Investigacion para la paz

La Paz esun proceso del que hay que conocer

sus aclores, sus posibilidades, sus melas y estralegias
paralograrlas, las dificultades o facilidades ambientales,

y por supuesto, lo dificil y frdgil que resulla ser

en algunos conlextos [3] no hay que avergonzarse

si no sabemos definir con exactitud en qué consiste

[...7 Demasiado se hace, en investigacion para la paz,

si se tiene en cuenta el volumen de fondos dedicados a la misma.

JOSE MARIA TORTOSA BLASCO (2001, PP. 7-9).

En uno de los considerandos de la Constitucidon de la Unesco (1945) se
plantea que la paz puede llegar a ser 1til para los pueblos y gobiernos
del planeta en tanto logre fundamentarse en la solidaridad intelectual
y moral de la humanidad. Pero, {en torno a qué conceptos, teorias,
modelos o paradigmas podriamos trabajar coordinadamente con otros
paises, grupos, sociedades o personas? ¢Qué principios, valores, nor-
mas o leyes podemos exigirnos mutuamente como parametros para
una convivencia pacifica? ¢Es realmente posible solidarizarnos como
humanidad en ideales y objetivos?

Con tales preguntas de fondo, en este capitulo partimos de considerar
que la paz ha estado presente de muchas maneras en la historia de la
humanidad “también la idea de paz es una idea latente en la evolu-
cién de la cultura humana”, (Martinez Guzman, 2001, p.99), y asi
como hemos construido instituciones, sistemas y estructuras parala
guerra, podemos construir alternativas para la paz y la trasformacién
positiva de nuestros conflictos.

INVESTIGACION PARA LA PAZ / 125



Sin embargo, para trascender la violencia (cultural, estructural y
directa) que hemos asumido como paradigma de acciéon en muchos
ambitos de la vida contemporanea, necesitamos cambiar nuestras
maneras de ver, pensar y actuar, o como lo expresa Vicent Marti-
nez Guzman (2000 y 2001), hacer un giro epistemolégico (inversidén o
cambio). Pero no se puede imponer a nadie que cambie su manera de
pensar desde alguna instancia politica, religiosa o académica. Puesto
que la paz es uno de los valores méas apreciados por la humanidad,
cada quien (pueblo, persona, pais) debe entenderla y asumirla como
algo valioso, como un asunto digno, interesante o pertinente. Es aqui
donde cobra sentido el trabajo de investigacion y difusion de los
académicos para analizar, argumentar, explicar, ampliar, ordenar o
jerarquizar todo ese conjunto de dinimicas, procesos, niveles, perspec-
tivas y situaciones relacionados con el poder, los intereses, las necesi-
dades, los afectos o las normas, que tendrian que armonizarse en cada
contexto particular para conseguir la solidaridad moral e intelectual
de la humanidad a la que nos invita la Unesco.

Conscientes de la complejidad que implica la construcciéon de paz
y la trasformacion positiva de conflictos, en la primera parte de este
capitulo, ayudandonos de los sefialamientos que hace Vicent Martinez
Guzman (2000, 2001, 2003, 2005), ofrecemos algunas pistas para res-
ponder: é{Por qué es necesario realizar un giro epistemoldgico para
hacer las paces? ¢En qué sentido se debe orientar dicho cambio? ¢{Cémo
llevarlo a cabo? En la segunda parte, en el marco de ese paradigma,
se retoman algunos planteamientos de Francisco Mufioz, elaborados
individualmente o en colaboracién con otros (s.f., 2000, 2001, 2004,
2005, 2009, 2010, 2011, 2013) a través de los cuales se explica por qué es
importante asumir una perspectiva compleja conflictiva e imperfecta
de la paz, y se exponen los cinco ambitos de la “matriz unitaria, com-
prensiva e integradora” en los que, desde su punto de vista, tendrian
que organizarse los conocimientos que se producen en este campo de
estudios (véase la figura 3.1). En ambos casos, se exponen las ideas
de otros pensadores que contribuyen a darle mayor fuerza conceptual

126 CONSTRUIR PAZ Y TRASFORMAR CONFLICTOS



a lo que podemos entender como Investigacion para la paz. Asimis-
mo, cabe aclarar que los contenidos de este capitulo pretenden ser un
complemento a lo expuesto en el capitulo 2 sobre la educacion para la
paz, donde se sefialaron algunos procesos que permiten el desarrollo
de capacidades para la solidaridad intelectual y moral propuesta por
la Unesco; asi como con el capitulo 1 sobre cultura de paz en el que se
plantea que, ademas de la investigacidén académica y la educacion, es
preciso incorporar otros saberes (arte, musica, literatura, cine, etcéte-
ra) que, desde otras logicas, aportan también a la construccion social
de la paz.

UN GIRO EPISTEMOLOGICO PARA HACER PACES

Aunque los saberes que necesitamos para hacer las paces estan ya pre-
sentes en todas las culturas formando parte de la noosfera,' al compartir
el espacio social con enfoques, procesos o estructuras de violencia,
demanda, de quienes nos adentramos en el estudio de la paz, realizar
un esfuerzo intelectual mas riguroso. Ahi, donde solo parece haber des-
truccién y violencia, quien investiga la paz debe proponerse ir mas alla
de los hechos tangibles, evidentes y medibles que se le presentan como
“objetivos”, para reconocer, analizar, documentar y explicar aquellos
elementos de indole pacifica que también estan presentes en la vida
cotidiana de las sociedades. El reto estriba en pensar la paz desde la
paz misma. Convertirla en un objeto de estudio rico y complejo de
modo que permita vislumbrar las alternativas que existen para revertir
el sufrimiento humano. Para lograrlo se requieren teorias que amplien

“

Leonardo Boff (2009) explica lo que es la noosfera al sefialar: “En otro tiempo, a partir de la geosfe-
ra surgio la litosfera (rocas), después la hidrosfera (agua), luego la atmosfera (aire), posteriormente
la biosfera (vida) y por dltimo la antroposfera (ser humano). Ahora la historia ha madurado hacia
una etapa mas avanzada del proceso evolutivo, la de la noosfera. Noosfera, como dice la propia pala-
bra (nous en griego significa mente e inteligencia), expresa la convergencia de mentes y corazones,
originando una unidad mas alta y mas compleja. Es el comienzo de una nueva historia, la historia de
la Tierra unida con la Humanidad (expresién consciente e inteligente de la Tierra)”.

INVESTIGACION PARA LA PAZ 127



Matriz unitaria
y comprensiva para la
construccién de paz

Giro

X L. Que se
epistemolégico

traduce en una...

Demanda
hacer un...

Investigacion
para la paz

la forma convencional como se enfocan la paz, la violencia, los con-
flictos o el poder, ayuden a interpretar las condiciones que favorecen
el desarrollo de capacidades y el empoderamiento de las personas y
fomenten el didlogo y la deliberacioén ya que:

Laracionalidad es una herramienta de los hominidos, relativamente
reciente, que complementa y apoya a nuestro bagaje filogenético y
alas emociones, e intenta mejorar la toma de decisiones en algunos
aspectos y afrontar nuevos escenarios o desafios. Aunque la raciona-
lidad no tenia el objetivo de dar respuesta a todas las incertidumbres
sentidas o vividas por los seres humanos —tampoco podria hacerlo
aunque lo intentara—, por eso sus respuestas son en muchas oca-
siones limitadas, fragmentadas e incoherentes (Comins Mingol &
Mufioz, 2013, p.24).

En este escenario, Vicent Martinez (2001) plantea que la Investigacion
para la paz (IPP) trastoca la idea convencional de ciencia (mecanicis-
ta, cuantitativa, heliocéntrica, eurocéntrica y secularizada), misma que
“guarda una relacién congénita con la nocion de desarrollo, como una
suavizacion de su alianza con el racismo, el sexismo, el imperialismo y
el colonialismo” (Martinez Guzman, 2001, p.94). El ideal de ciencia (ma-
tematico-experimental) instalado en las sociedades modernas, al dejar
de lado el mundo de la vida y de las relaciones entre las personas, olvido
que sus leyes, postulados y conceptos son tan solo metiforas que sirven
para explicar determinados hechos, en el marco de unos determinados
valores, intereses, expectativas o normas.

128 / CONSTRUIR PAZ Y TRASFORMAR CONFLICTOS



La IPP no es neutral, ni son objetivos los saberes que produce, aclara
Vicent Martinez (2000). En ella se combinan saberes provenientes
tanto de los estudios de género como de los pueblos originarios,
se incorpora la racionalidad comunicativa como alternativa al proceder
instrumental y estratégica de la ciencia convencional y se enfatiza el
caracter performativo del lenguaje para avanzar en el entendimiento
mutuo. Las palabras, aclara el autor, no solo sirven para describir el
entorno. Hacemos cosas con palabras.? Por eso la paz se construye
a través de lo que nos decimos, hacemos o callamos entre los seres
humanos y en relacién a la naturaleza porque “todo decir es hacer
asumiendo la responsabilidad de lo que nos hacemos unos a otros y de-
jando abierta la posibilidad de pedirnos cuentas por lo que nos hacemos”
(Martinez Guzman, 2001, p.83).

Otros autores que el mismo Martinez Guzméan sefiala como fun-
damentos del giro epistemoldgico que propone y nos ayudan a una
comprension mas amplia de sus alcances son Michael Foucault, de
quien retoma la idea de revisar lo que es decible y silenciado en una
época dada, las practicas discursivas que crean unos objetos y no otros;
Jacques Derrida que plantea la necesidad de aprender a de-construir o
diferir de las estructuras lingiiisticas, logo-céntricas, socio-institucio-
nales, politicas o filoso6ficas en las que se basa la racionalidad cientifi-
ca que pretende demostrar “la objetividad” de las cosas, mantener el
pensamiento dicotémico (bien / mal, verdad / mentira, realidad / apa-
riencia / hombre, mujer) y rechazar las ambigiiedades; Jean-Francois
Lyotard que senala la legitimidad que tienen los pequefios relatos y
los saberes narrativos que permanentemente han sido rechazados por
los grandes relatos de la modernidad ilustrada; el concepto de “actos
de habla” propuesto por John L. Austin y el de “juegos del lenguaje”
sugerido por Ludwig Wittgenstein que ayudan a entender mejor lo

2. Hace 20 afios, por ejemplo, carecian de sentido palabras como “Internet”, “Wi-Fi”, “modem” o
“USB”, conceptos que, en la actualidad, resultan fundamentales para realizar un sinnimero de acti-
vidades primordialmente en el &mbito urbano.

INVESTIGACION PARA LA PAZ 129



que hacemos con las palabras, la realidad que vamos construyendo con
nuestros discursos. Las palabras, agrega Martinez, sirven para debatir,
para comunicarnos, para interpelarnos. La ambigiliedad inherente a
todas las palabras, lejos de ser un problema, es una oportunidad maés
que tenemos para humanizarnos al usar el lenguaje que nos constituye
como humanos.

Enmarcado, principalmente, en una perspectiva posmoderna (aun-
que no solo), Vicent Martinez (2005) propone que los estudios de paz
necesitan ir mas all4 de la racionalidad moderna y cientifica, dada la
estrechez de miras y los sesgos en los que se fundamenta y que poco o
nada tienen que ver con las formas como piensa la gente, para pensar
los intercambios humanos como relaciones entre nudos de comuni-
cacion o “juegos del lenguaje” muy plurales. Por lo tanto, convencido
de que los seres humanos tenemos capacidades para hacer las paces,
el “giro epistemoldgico” nos lo presente resumido en el siguiente es-
quema (véase la figura 3.2).

Intersubjetividad, para romper la dicotomia entre lo objetivo y sub-
jetivo; darnos razones y pedirnos cuentas de lo que nos hacemos y
decimos porque nuestra vida es inseparable de la de los otros y so-
mos mutuamente responsables; axioldgica, porque la paz es un valor
y la objetividad no existe en el ambito de los valores; referida a la
comunicacion, para superar el paradigma de la conciencia individual
impulsado por la modernidad. Esta forma de pensar la racionalidad
que se requiere para construir saberes pacificos y que Vicent Marti-
nez propone como un giro epistemoldgico, la encontramos también
presente en otros autores.

Johan Galtung (2003) por ejemplo, al definir la paz como el des-
pliegue de la vida no solo humana, como anchura y profundidad de la
vida que se liga a otras vidas, nos hace pensar la necesidad de poner
la vida con toda su complejidad, en el centro de nuestros andlisis (para
hacer una biopolitica de la paz, por ejemplo). Considera también que
maés que un punto de llegada, la paz tiene que ser pensada como punto
de partida y desde ahi, cuestionarnos los medios que se requieren para

130 / CONSTRUIR PAZ Y TRASFORMAR CONFLICTOS



Giro espistemolégico
De una actitud objetiva a una actitud performativa

Actitud objetiva Actitud objetiva

Se pretende realista . Reconstruye posibilidades y competencias
. humanas

Fuente: elaboracién propia a partir de Martinez Guzméan (20071, p.219).

irla construyendo en el camino “No hay un camino para la paz, la paz
es el camino”. Asimismo, para trascender el pensamiento dicotémico
que nos lleva a pensar en buenos (los pacificos) y malos (los violen-
tos), en muchos de sus escritos propone analizar la realidad desde un
pensamiento triddico para:

 Analizar los componentes de los conflictos (contradiccién - acti-
tudes - comportamientos).

* Intervenir en ellos utilizando el modelo de la medicina (diagnds-
tico - pronoéstico - terapia).

* Articular los tres elementos que se necesitan para construir sabe-
res pacificos (hechos - teorias - valores).

» Combinar los procesos que hay que poner en marcha cuando se
han firmado acuerdos de paz (resolucién - reconstruccién - recon-
ciliacion).

* Entender los dinamismos de los tres tipos de violencia (directa -
estructural - cultural).

INVESTIGACION PARA LA PAZ /13l



Y a través de una combinacién que hace de varios de ellos (véase la
figura 3.3) podemos comprender la mejor manera de intervenir en as-
pectos concretos de la realidad que nos circunda (por ejemplo: de cara
alaviolencia cultural, la reconciliacidon nos lleva a pensar la necesidad
de intervenir en las actitudes que mantienen el conflicto o la violencia).

Asimismo, dado el papel relevante que juegan los valores en este
campo de estudios, Galtung (2003) sefnala la necesidad de abordar
el conocimiento de la paz desde una epistemologia no positivista
que contribuya a superar la violencia cultural que se ha instalado
también en el Ambito académico.

Para John Paul Lederach (2007), el arte y el alma de la construccién
de paz estriban en:

* Establecer un sinfin de relaciones con diversos actores, en distin-
tos ambitos, a varios niveles.

e Utilizar la creatividad para imaginar todas las alternativas que
existen para trasformar los conflictos que nos vinculan con los otros.
» Asumir los riesgos que supone salirse de los parametros social-
mente establecidos.

e Adoptar una curiosidad paradéjica que nos permita vislumbrar
todo aquello que esta fuera de las creencias comunes, retina verda-
des aparentemente contradictorias y nos permita asumir la ambi-
giliedad y la contradicciones que estan presentes en todo lo que tiene
vida.

Por un lado, debemos aceptar lo real de la apariencia, cdmo parecen
ser las cosas. Por otro lado, debemos explorar lo real de la experien-
cia vivida, cdmo han surgido percepciones y significados y cémo
pueden apuntar a realidades de lo que ahora es aparente y de lo in-
visible que hay maés alla de lo que se presenta como concluyente [...]
La curiosidad paradéjica estimula y provoca la imaginacion moral
(Lederach, 2007, pp. 73-74)

132 CONSTRUIR PAZ Y TRASFORMAR CONFLICTOS



Reconstruccién

Conducta .-

Violencia I
directa

Reconciliacién

N

~.~—Resolucion

Actitudes et

=" \—Contradiccién
Violencia cultural —#** |

Violencia estructural

Fuente: elaboracién propia a partir de Johan Galtung (1998, p18).

En la metafora médica con la que José Maria Tortosa (2001) compara
la investigacion para la paz encontramos también elementos del giro
epistemoldgico que venimos explicando. Al igual que sucede en la me-
dicina que nunca podra erradicar las enfermedades, explica Tortosa,
la investigacion para la paz debe tomar en cuenta que la violencia es
una forma de comportamiento humano que esta y ha estado presen-
te a lo largo de la historia. Sin embargo, asi como en el ambito de la
salud existen instituciones, sub-disciplinas, procedimientos o técni-
cas para enfrentar las enfermedades, los investigadores para la paz
tienen como tarea enfocar sus capacidades para analizar (como si se
tratara de radiografias, analisis clinicos, diagnésticos...) los hechos
violentos (enfermedades) que se quieren controlar o erradicar, propo-
ner cursos de accién (terapias) para hacer un manejo adecuado de
los conflictos 0 mecanismos (medicamentos, vacunas, recetas...)
para el mantenimiento de la paz (salud). Y asi como para mante-
ner un nivel 6ptimo de la salud se requieren una buena alimentacién y
un ejercicio fisico adecuado que se traducen en un cierto estilo de vida,
en términos de paz, ese estilo de vida se llama canales de comunicacion
abiertos al didlogo con diferentes voces y perspectivas, aclara Tortosa.

INVESTIGACION PARA LA PAZ . 133



Viceng Fisas (1998) a través de sus escritos nos ayuda a pensar la
paz en términos plurales, es decir, como paces, cuando sefiala por
ejemplo las “4-D” que sirven como pilares para construir cultura de
paz: democracia, desarrollo, derechos humanos y desarme (cfr. capi-
tulo 1). Asimismo, a partir de un breve recuento histérico que hace
de la idea de paz, sefiala como en algunos momentos o contextos se
ha entendido como ausencia de guerra (paz negativa), como equili-
brio de fuerzas (entre las potencias mundiales durante la guerra fria),
como acciones a favor de la justicia y la satisfaccidon de necesidades
(paz positiva), como paz femenina (al recuperar e incorporar practi-
cas sociales que tradicionalmente han sido atribuidas a las mujeres)
0 como paz ambiental (paz que se construye en relaciéon con el medio
ambiente). Esta diversidad de perspectivas, aclara Fisas, es una invi-
tacidn a no encerrarnos en una concepcion estrecha y simple de paz.
iHay alternativas!

Igualmente, desde una vision histérica, diversos autores (Galtung,
1985; Lederach, 2000; Mufioz & Lépez Martinez, 2000; Mufioz, 2004;
Martinez Lopez, 2010) explican el camulo de significados que encie-
rran las palabras que han servido para designar esta idea presente en
la noosfera de la humanidad. La pax romana nace, se desarrolla y aplica
en un imperio, como ley y orden interior, en funcién de pactos que no
necesariamente suponen justicia reciprocidad o igualdad sino prin-
cipalmente la defensa del imperio: “iSi quieres paz, preparate para la
guerra!”. Eirene, junto con sus hermanas Dike (justicia) y Eunonia (buen
gobierno), hijas de Temis (la diosa de la balanza), son divinidades de
orden, encargadas de regular los conflictos, promover la satisfaccion
de necesidades y contribuir al equilibrio entre las comunidades. El sha-
lom, vinculado sobre todo al bienestar material y la justicia, depende
de mantenerse fiel a la relaciéon con un dios que los ha elegido como
pueblo. A través del Agape, busca expresarse la relacién de amor entre
la gente, la caridad cristiana, la buena voluntad entre las personas: “iLo
que a otros hiciste, a mi me lo hiciste!” A través de salam se quiere
expresar tanto una paz interna y espiritual, con una buena dosis

134 CONSTRUIR PAZ Y TRASFORMAR CONFLICTOS



de connotaciones religiosas, asi como la tranquilidad y concordia que
acarrea la ausencia de peligros y problemas con otros pueblos con los
que cotidianamente emergian numerosos conflictos.

Asimismo, una mirada amplia y plural de este concepto es expuesta
por Wolfgang Dietrich (s.f.) quien agrupa en cinco grandes categorias
o familias las practicas de Paz que se han dado en el mundo. Al asu-
mir como punto de partida que no existe una sola manera legitima de
pensar y actuar en pro de la paz, y que dificilmente se podra llegar
a un consenso en este terreno, propone pensar la paz como “Paces
trasracionales” para enfatizar los contextos socio-culturales que han
inspirado las diversas maneras de construir paz. Desde las paces ener-
géticas, aclara el autor, se entiende que en cada uno de nosotros esta
presente esa energia originaria que nos ha dado la vida, a partir de
la cual cada quien debe entender el lugar que ocupa en el mundo
para poder orientar su existencia. Se trata una experiencia espiritual
de paces, con un alto grado de sentido comunitario que, cultural-
mente hablando: “son transmitidas desde que el ser humano como
especie goza de consciencia sobre si mismo” (Dietrich, s.f., p.6). En las
paces morales se entiende que la paz es posible siempre y cuando se
obedezca correctamente lo estipulado por las instituciones y se acaten
las normas que marcan los expertos o iniciados en el conocimiento
de “la verdad”. De esta manera “la transformacién de cosmovisiones
energéticas en morales trae consigo una revaloraciéon inmediata de las
normas” (Dietrich, s.f., p.9). Por su parte, las paces modernas promue-
ven el desarrollo, la civilizacion, el progreso, la ciencia o el estado, y
van ligadas a ideales como la justicia, la seguridad o los derechos que
se entienden como valores universales de obligada observancia a nivel
mundial. Aqui, las normas morales estin subordinadas a las normas
de la raz6n vy, al igual que las paces morales, tienden a reducir la paz
a aspectos normativos. Las paces posmodernas, por el contrario, no
plantean su vigencia a nivel universal. Son paces locales, contextua-
lizadas, pequenas o transitorias, en las que el valor central es su mul-
tiplicidad. Ajenas a la dicotomia entre ser y deber ser, consideran que

INVESTIGACION PARA LA PAZ 135



FIGURA 3.4 éMUCHAS CULTURAS? MULTIPLES FORMAS DE HACER LAS PACES.
iHAY ALTERNATIVA

Postmodernas

o
Energetlcas Transracionales

Fuente: elaboracién propia a partir de Dietrich (s.f.). Una explicacién mas amplia de esta propuesta puede verse en Kubny (2013).

es responsabilidad nuestra definir y redefinir lo que es la paz en cada
encuentro con los demas. Es una realidad que depende de nosotros
construir, que esta en nuestras manos y que “solo se forman como re-
laciones incompletas e inacabables, como equilibrios dindmicos, que
de forma temporal y perspectivista pueden ser percibidos y definidos
como paz” (Dietrich, s.f., p.13). Por ultimo, las paces trasracionales son
traspersonales, sistémicas, ecoldgicas y espirituales. Adoptan tanto el
pluralismo de las paces postmodernas como la visiéon holistica de las
energéticas. Se enmarcan en el post-estructuralismo, alejandose de los
discursos de la justicia o la verdad y enaltecen la naturaleza energética
del ser humano y las redes e interrelaciones que construye. Asumir
una perspectiva trasracional de la paz “me parece lo mas significati-
vo cuando tenemos la sensacion de que el equilibrio esti seriamente
amenazado” (Dietrich, s.f., p.17).

136 CONSTRUIR PAZ Y TRASFORMAR CONFLICTOS



CONSTRUCCIONISMO SOCIAL:
OTRA MANERA DE HACER UN GIRO EPISTEMOLOGICO

Como quedd de manifiesto en el apartado anterior, mas que hablar de
paz, lo adecuado es referirnos en plural a las multiples formas paci-
ficas de pensar y hacer que existen en el mundo. Segun el contexto,
las tradiciones, la época o el trasfondo cultural, contamos con muchas
maneras de formular la paz, mas alld de la mera ausencia de guerra.
Sin embargo, {qué significa “hacer” o “construir” paces?

En la biasqueda de referencias para documentar el sentido de esta
actitud pro-activa nos topamos con el Construccionismo Social que,
entre otras cosas, invita a pensar los problemas de otras maneras, a
mirar nuestras certezas con otros 0jos. Aunque los autores que propo-
nen este enfoque no lo hacen explicitamente en relacion a la paz, sus
planteamientos contribuyen a dar fuerza conceptual al giro epistemo-
l6gico expuesto lineas arriba.

El Construccionismo Social, aclara Javier Torres Nafarrate (1995),
no es una teoria sobre un asunto u objeto particular. Sus planteamien-
tos son mas bien como un punto de partida para pensar desde otros
angulos la realidad en su conjunto. Es como un principio te6rico mas
radical que permite entender un sinfin de esferas y problemas de la
sociedad contemporanea. Frente al racionalismo que quiere explicar
la realidad de manera inequivoca y eliminar las contradicciones, o al
empirismo que considera que son los hechos quienes deciden lo que
es 0 no verdadero; el Construccionismo Social sostiene que todo co-
nocimiento opera como un sistema, desde el interior de si mismo, me-
diante sus propias estructuras, y que los hechos no pueden confirmar
o desmentir nada. Sin embargo, “no resulta nada facil desprendernos
de laidea de que existe una realidad independiente de nuestro modo de
acceso a la misma”, como aclara Tomas Ibafiez (2001, p.232).

La ciencia, al poner a la realidad misma como el fundamento
del conocimiento, crea una ontologia o estructura de las cosas. Pero el
construccionismo no pone en entredicho la existencia de la realidad.

INVESTIGACION PARA LA PAZ 137



Lo que plantea més bien es que la realidad es como es porque nosotros
somos como somos: “la realidad no existe con independencia de nuestro
modo de acceso ala misma [...] Ni la distancia, ni el fuego, ni el arbol, ni
el cancer, ni la paranoia existen en la realidad con independencia de
nosotros, de nuestra conformacion como seres humanos y como seres
sociales” (Ibanez, 2001, p.233). Los objetos, los problemas, las ideas, las
instituciones... resultan de nuestras caracteristicas, de nuestras conven-
ciones, de nuestras practicas, incluso de nuestras metaforas:

[...] somos nosotros quienes instituimos como objetos los objetos
de los que aparentemente esta hecha la realidad. El objeto no ge-
nera nuestra representacion de él sino que resulta de las practicas
que articulamos para representarlo [...] Creer que la realidad existe
con independencia de nuestro modo de acceso a la realidad es una
ingenuidad, hoy por hoy, insostenible (Ibafiez, 2001, p.234).

Cuando elaboramos un conocimiento no estamos representando algo
que esta ahi afuera, en la realidad, esperando ser desentranado,
sino que “estamos construyendo de par en par un objeto original que
no traduce nada y que no representa ningtin trozo de realidad” (Ibafiez,
1994, p.249; las cursivas son del original). Esta forma de entender el
conocimiento nos ayuda a reconocer la Paz, incluso donde parece que
no existe, porque como sefnala José Manuel Martin Morillas (2003) al
recordar una frase de Francisco Mufioz: “una cosa es ‘ver’ la violencia,
y plantearse qué hacer con ella, pero desde la violencia, y otra, muy
diferente, es ‘ver’ violencia y ‘ver’ paz, y plantearse ‘qué hacer con la
violencia desde la paz” (Martin Morillas, 2003, p.37).

Para comprender mejor lo que significa hacer o construir las paces
podemos atrevernos a cambiar en el siguiente parrafo de Ibafiez la
palabra social” por “paz” para sacar algunas consecuencias de ello:

Cualquier cosa que denominemos “social” [paz] esta intima y ne-
cesariamente relacionada con el lenguaje y con la cultura. Nada es

138 CONSTRUIR PAZ Y TRASFORMAR CONFLICTOS



social [pacifico] si no es instituido como tal en el mundo de signi-
ficados comunes propios de una colectividad de seres humanos, es
decir, en el marco y por medio de la intersubjetividad [...] lo social
[lo pacifico] no radica en las personas, ni tampoco fuera de ellas sino
que se ubica precisamente entre las personas, es decir, en el espacio
de significados (Ibafiez, 1994, p.227).

La paz aparece entonces en el mundo de los significados culturales
compartidos, cuando es instituida como tal a través de la comunicacién
y el entendimiento mutuos. Nada ni nadie es pacifico “en realidad”.
Somos nosotros mismos, en lo personal y colectivo, quienes tenemos
capacidades para nombrarla, pensarla, disenarla, vivirla o trasformarla.

El construccionismo disuelve la dicotomia sujeto-objeto, es des-rei-
ficante, des-naturalizante, des-esencializante. Radicaliza al maximo la
naturaleza social de nuestro mundo, asi como la historicidad de nues-
tras practicas y nuestra existencia, y abarca la construccién del sujeto,
la construcciéon del objeto y la construccién del conocimiento. “La
realidad no existe con independencia de las practicas mediante las
cuales la objetivamos y, con ello, la construimos. La realidad es siempre
‘realidad-para-nosotros’, ‘realidad-desde-nuestra—perspectiva’ (Iba-
fiez, 1994, p.252). Los colores, los sonidos, las formas, las estructuras...
no existen en la naturaleza. Somos nosotros quienes los construimos
dada nuestra propia conformacién sensorial. “Lo que ‘somos’ social,
bioldgica y fisicamente constrifie decisivamente el modo en que po-
demos construir la realidad” (Ibafiez, 1994, p.253).

Como seres sociales, una caracteristica fundamental que tenemos
como humanos es nuestra capacidad simboélica. Crear, modificar, am-
pliar o restringir significados se constituye en una actividad productiva
que incide necesariamente en la realidad que nos circunda. En el fondo,
el problema consiste en decidir el tipo de conocimiento que elegimos
producir para la vida que queremos. “La naturaleza de las cosas se mol-
dea en el lenguaje, no existe fundamento de la ciencia o de cualquier

INVESTIGACION PARA LA PAZ 139



otro conocimiento que genera empresa salvo en las comunidades de
interlocutores” (Gergen, 1996, p.12). Aquello que cuenta como “crimi-
”» »” « ”» &« ”» &«

nalidad”, “violencia”, “guerra”, “paz”, “amor”, “altruismo”, etcétera, se
desarrolla en el seno de relaciones. Sin embargo:

No es que existan diferentes realidades porque existan diferentes
maneras de tratar la misma realidad sino que existen diversas reali-
dades porque la propia realidad incorpora en si misma, y como parte
constitutiva de si misma, una serie de caracteristicas que provienen
de la actividad desarrollada por los individuos en el proceso que
les lleva a formar su propia vision de la realidad (Ibafiez, 1994, pp.

157-158).

Numerosas instituciones que existieron en el pasado (la inquisicidn, la
colonia, el racismo, el apartheid...) fueron resultado de maneras espe-
cificas de entender el mundo, la trascendencia, la naturaleza humana
y sus relaciones. Lo que en la actualidad se denomina como “cienti-
fico”, “progreso”, “justicia”, “desarrollo”, “tecnologia”, “democracia” o
“derechos humanos” responde a posiciones, entramados de relaciones,
juegos de poder, representaciones e intereses sociales. “La narracién
de relatos o de historias nunca es neutra; el narrador siempre dirige
nuestra atencién hacia ciertos elementos del mundo. De todos modos,
deberiamos resaltar la curiosidad genuina y la flexibilidad tedrica a la
hora de construir una perspectiva alternativa” (Nussbaum, 2012, p.34).

La paz es por lo tanto una realidad para nosotros, una realidad desde
nuestra perspectiva, si nos empeflamos en reconocerla, documentar-
la, evidenciarla o nombrarla. La paz ahi est4, en muchas de nues-
tros proyectos, en muchos contextos, de muchas maneras, con muchos
sentidos, acompafnada de algunos hechos de violencia y cruel-
dad. “Necesitamos, por tanto, una filosofia emancipadora [...] Un
pensamiento capaz de interpelar y discutir los discursos hege-
moénicos, capaz de promover un sujeto individual y colectivo, critico

140 CONSTRUIR PAZ Y TRASFORMAR CONFLICTOS



y reflexivo, autodirigido” (Comins Mingol & Mufoz, 2013, p.28; las
cursivas son del original).

En resumen. La primera herramienta con la que se cuenta al poner
en marcha un proyecto de investigacion es el propio investigador. En el
caso de laIPP, la invitacion que se hace es tratar de ver la realidad con
ojos diferentes a los propuestos por el modelo de ciencia convencio-
nal. Y uno de los argumentos en los que se basa la idea de hacer este
giro epistemolégico es por el caracter axiolégico de nuestro objeto de
estudio: la paz es un valor y no se puede ser tan objetivo en el cam-
po de los valores. Desde esta perspectiva, el esquema propuesto por
Martinez Guzman sintetiza adecuadamente el sentido que se quiere
dar a esa manera alternativa de plantearse frente a la realidad. Y en el
propio campo de la IPP, asi como en otros &mbitos del saber humano,
encontramos modos de pensar que caminan en una direccidon simi-
lar, mismos que hemos presentado de manera sintética. Retomando
nuevamente nuestro campo de estudio se exponen a continuacién al-
gunos planteamientos que permiten pensar y hacer las paces desde
otras perspectivas.

MATRIZ PARA LA CONSTRUCCION
DE UNA PAZ COMPLEJA, CONFLICTIVA E IMPERFECTA

En coherencia con la perspectiva construccionista que asumimos para
llevar a cabo el giro epistemoldgico propuesto por Martinez Guzman
(2000 y 2001), Martha Nussbaum sefiala: “no podemos observar una
vida ni escuchar una historia sin ir equipados de antemano con ciertas
intuiciones preliminares acerca de lo que es significativo y lo que no
[...] sino contamos con idea alguna de qué andamos buscando jamés lo
encontraremos” (Nussbaum, 2012, pp. 33-34); y precisa: “las teorias
son una parte sustancial de nuestro mundo, ya que enmarcan nuestro
modo de ver los temas, moldean nuestras apreciaciones de lo que es
destacado y lo que no, y, por consiguiente, decantan el debate hacia
ciertas politicas y no hacia otras” (Nussbaum, 2012, p.15).

INVESTIGACION PARA LA PAZ ' 141



De esta manera, Francisco Mufioz (s.f., 2001, 2004) y los autores
que con ¢l trabajan (2000, 2005, 2009, 2010, 2011, 2013) NOS proponen
una manera de pensar la paz que surge desde la paz misma, como la
experiencia originaria o inicial en la vida de todos los seres humanos,
a partir de la cual logramos identificar la violencia cuando dicha paz
se ha perdido. Es mas, considera que a lo largo de la historia ha habido
méas momentos de paz, concordia, comprension o acuerdos entre los
seres humanos, que hechos de violencia o destruccion. Desde estas
intuiciones o hipétesis de partida, propone el concepto paz imperfecta,
para acercarse a un conocimiento sisteméatico de la misma, al que pos-
teriormente le agrega dos caracteristicas mas: compleja y conflictiva
(véase la figura 3.5). Comencemos por estas ultimas.

Paz compleja

Puesto que la complejidad es una de las caracteristicas resultantes de
los procesos expansivos y evolutivos del universo sefialan Francisco
Mufioz y Beatriz Molina Rueda (2009), todas las actividades humanas
estan insertas en tal complejidad, y la conflictividad, es el resultado
de la forma como la gestionamos. La complejidad permite salirnos de
la 16gica binaria para trascender las dicotomias. Puesto que en los se-
res vivos la indeterminacién y el desorden intervienen como factores
que contribuyen a su organizacién y autoorganizacion, el conjunto de
tensiones, interacciones e interdependencias que se dan en cualquier
nicho ecolégico, a pesar de su caracter aleatorio e incierto, constitu-
yen una auto-organizacion espontinea. Por eso, desde la 6ptica de la
complejidad, ademas de un razonamiento 16gico, resulta fundamental
incluir las contradicciones y complementariedades que constituyen
lo real, tomar en cuenta que todo esta relacionado con todo y que so-
mos a la vez individuos-grupos-y-especie que compartimos con otros
seres un medio vital donde no hay separaciones entre lo biol6gico-fi-
sico-sociocultural: “no hay discontinuidad entre lo social, lo humano

142 CONSTRUIR PAZ Y TRASFORMAR CONFLICTOS



imperfecta

Paz Paz
compleja conflictiva

y sus raices bioldgicas” (Torres, 1995, p.12). La realidad es “un estado
simultineo de orden y desorden, mientras intercambia energia con el
medio externo” (Fontan, 2013, p.82).

Esta forma compleja de posicionarse ante la realidad, al trasladarse
al ambito de la construccidén de paz, implica planteirsela como un
sistema abierto, en el que no se puede adivinar el patrén de compor-
tamiento de interacciones y reacciones que seguira, aunque “es un
sistema capaz de resurgir constantemente en niveles mas complejos
de desarrollo” (Fontan, 2013, pp. 82-83). Por lo anterior, la investigacion
para la paz debe considerar las relaciones complementarias y contra-
dictorias que se dan entre las paces, las violencias y los conflictos,
entender la paz como busqueda de equilibrios dinamicos, y de cara a
los conflictos, ademas de analizar las relaciones que se establecen en-
tre los actores implicados en ellos, reconocer el sistema social del que
forman parte y las estructuras que mantienen los patrones de accién
institucionalizados, puesto que:

[...] el ser humano es a la vez especie, grupo e individuo, naturaleza y

cultura, una red de escenarios sub, inter, intra y supra personales, en
los que confluyen una serie de estratos o instancias: animalidad, sub-

INVESTIGACION PARA LA PAZ /143



consciente, inconsciente, conciencia, grupalidad, comunidad, nacién o
estado. Por ello, la vida personal y social comporta conflictos surgidos
de las demandas de cada nivel (Mufioz & Molina Rueda, 2010, p.48).

Tal perspectiva incorpora saberes de diversa indole, como la relaciéon
armonica y sustentable con el entorno, las normas y los valores sociales
que sirven para orientar el comportamiento humano, las instituciones y
leyes que deben cumplirse o los acuerdos intersubjetivos que propician
la convivencia y el mutuo reconocimiento.

Paz conflictiva

Puesto que sabemos que todo esté relacionado con todo y que los
seres humanos vivimos inmersos en la conflictividad que dinamiza
al universo (Munoz, 2004) entendemos que la conflictividad es parte
constitutiva de nuestra condicién humana.

No obstante, ademéas de heredar los mecanismos provistos por
la naturaleza para mantener los equilibrios necesarios para la vida, la
cultura aporta infinidad de pautas para convivir con los demés a pesar
de nuestros conflictos. Inconscientemente, a nivel de las emociones,
muchos conflictos son regulados por nuestro propio cuerpo. En otros
casos, contamos con normas, instituciones, tradiciones o valores
para conseguirlo. Constantemente estamos negociando con los de-
mas, condiciones que propician el entendimiento y la comprension.
Saber convivir con nuestros conflictos contribuye a mejorar nuestra
calidad de vida. De ahi la necesidad de aceptar su presencia en todas
nuestras interacciones y reconocer las capacidades biolégicas y socio-
culturales con las que contamos para su regulacion o trasformacion.
Por eso hay que comprender su naturaleza y el contexto en el que se
dan, los actores que participan en ellos y las dindmicas que siguen,
asi como las mediaciones que permiten abordarlos de forma cons-
tructiva, conscientes que el ambiente es en buena medida producto

144 ; CONSTRUIR PAZ Y TRASFORMAR CONFLICTOS



de una construccién social. Y en este orden de ideas, tendriamos que
comprender también las necesidades (cfr. capitulo 4), es decir,

[...] considerar las necesidades desde una perspectiva amplia, distin-
guiendo entre necesidades y satisfactores o bienes, que nos dé una
mayor perspectiva y posibilidades de analisis [...] distinguir entre la
urgencia de unas necesidades u otras y la legitimidad de las mismas;
también entre la articulacion de los deseos y los anhelos individua-
les y la capacidad del colectivo de asumirlos o satisfacerlos (Mufoz,
Herrera, Molina & Sanchez, 2005, p.58).

Los conflictos, estin en medio de la paz y la violencia y son fundamen-
tales para entender lo que hay que cambiar. Por eso hablamos de una
paz conflictiva ya que “es una respuesta de los humanos a los desafios
del medio ambiente en el que habita, lo que esta en estrecha conexién
con las relaciones que se establecen dentro de la especie” (Mufioz &
Molina Rueda, 2009, p.28).

Esta vision de los conflictos que moldea nuestras apreciaciones so-
bre lo que es o no significativo para la paz, se enriquece con algunas
consideraciones de Galtung (2003) quien entiende el conflicto como
sistemas con vida o luchas por necesidades, que pueden llevarnos a
conductas constructivas o destructivas y que en nosotros trastocan
todo (emociones, sentimientos, pensamientos, valores, etcétera). Su
trasformacion puede llegar a ser cuestion de vida o muerte puesto que
“el conflicto es sobre la vida, apuntando directamente a las contradic-
ciones como creadoras y destructoras de vida. Una teoria del conflicto
tendra que situarse fenomenoldgicamente a este nivel” (Galtung, 2003,
p.109).

Sin embargo, en la practica, los conflictos son muy complejos, aun-
que a mayor complejidad, aclara Galtung, mas posibilidades existen
para su trasformacioén noviolenta. Los intereses, por ejemplo, son me-
dios para satisfacer necesidades, y estas, son mas profundas que los
valores ya que los valores los elegimos, no asi las necesidades. No

INVESTIGACION PARA LA PAZ 145



existe un conflicto que no pueda ser abordado positivamente con crea-
tividad. iSiempre hay alternativas! Por eso “la resolucion de conflictos
en el sentido gandhiano no se produce en primer lugar mediante la
confrontacién de puntos de vista, didlogo, negociacion y acuerdo sino
mediante la experimentacién con nuevas formas de vida social” (Gal-
tung, 2003, p.162). Pero hay que tomar en cuenta que al calor de las ten-
siones que se producen en los conflictos una de las primeras victimas
es su complejidad, precisa el autor. Paz, violencia y conflictos tienen
que ser vistas en su totalidad, en las relaciones que se establecen entre
ellas, en todos los niveles de la organizacioén de la vida, no solo humana.
La perspectiva conflictiva de la paz imperfecta (Mufioz, 2001) esboza-
da en este apartado se complementa también con los aportes de Axel
Honneth (1997) para quien resulta fundamental tanto comprender la
gramatica moral que da forma a los conflictos sociales, como utilizar el
potencial que en ellos se encierra para contribuir al desarrollo personal
y colectivo. Los acuerdos intersubjetivos a través de los cuales se crean
los consensos y favorecen la cohesion social nacen y se consolidan a
través del mutuo reconocimiento tomando en cuenta que “el conflicto
representa una especie de mecanismo de colectivizacién social que
fuerza a los sujetos a reconocerse reciprocamente” (Honneth, 1997,
p-41). Si una persona o un colectivo no se siente tomado en cuenta en
el conjunto de valores y normas establecidas por una sociedad o vive
marginado, despreciado, rechazado o humillado, sea 0 no en términos
econdémicos, hara hasta lo imposible para conseguir el reconocimiento
que moralmente considera le corresponde por ser parte de la sociedad.
Se trata de “conflictos cotidianos en los que las personas afectadas
tratan, mediante sus propios esfuerzos simbdlicos y practicos, de
modificar un orden distributivo que sienten como injusto” (Fraser &
Honnet, 20006, p.120). Y a través de los conflictos en los que se ven invo-
lucrados cuando luchan por reconocimiento, estos grupos o personas
van conquistando:

146 CONSTRUIR PAZ Y TRASFORMAR CONFLICTOS



1. La autoconfianza emocional que todos requerimos para la sobre-
vivencia.

2.El autorrespeto juridico respecto de los derechos establecidos so-
cialmente.

3. La autoestima o valoracién que todos los individuos necesitamos
recibir de la sociedad en la que vivimos.

En cualquier de los tres niveles, la falta de reconocimiento priva a las
personas o grupos de capacidades que son fundamentales para la vida
en sociedad, y se diferencian unos de otros por el conflicto que genera
la no aplicacién legitima de un principio socialmente establecido: el
amor, la igualdad o el éxito. Quienes se enfrentan en un conflicto tienen
ya incorporado al otro generalizado como parimetro para orientar
sus acciones, respecto del cual consideran que depende su accidn,
bienestar o valia. De esta manera, “los conflictos sociales en que se
rompe la eticidad natural ocasionan en los sujetos la emergencia de
una disposicion a reconocerse reciprocamente, como destinados unos
a otros y, no obstante, al mismo tiempo, como personas plenamente
individualizadas” (Honneth, 1997, p.37). La expectativa de una estima
adecuada, respecto a determinadas actividades consideradas valiosas
por la sociedad en la que se vive, constituye la trama principal del
conflicto, precisa el autor.

Paz imperfecta

Con esta categoria, Francisco Mufioz se plantea ampliar los significa-
dos de la paz desde las perspectivas del conflicto y la complejidad, al
considerarla como un elemento constitutivo de las realidades sociales,
para resaltar todos esos momentos donde ha estado presente, asi como
aquellos procesos sociales donde se ha decidido regular o trasformar
positivamente la conflictividad humana: “la ‘imperfeccién’ nos acerca
a lo humano, donde es posible la convivencia de aspectos positivos y
negativos, de aciertos y errores” (Mufioz, 2001, p.43).

INVESTIGACION PARA LA PAZ 147



La imperfeccién nos ayuda a pensar la paz como un asunto huma-
no, entre el idealismo utépico o el conformismo, como algo que se
construye cotidianamente en todos los contextos, en medio de los
dinamismos y las relaciones que dan forma a la vida, en el marco de
procesos histéricos abiertos. Permite articular las multifacéticas ex-
periencias de paz con las teorias, los modelos y conceptos mediante
los cuales se ha pretendido explicar, trascender la dicotomia que sepa-
ra la paz en positiva y negativa, contribuye a una comprension global
y no fraccionaria de la realidad al considerarla en sus relaciones con
la violencia y los conflictos; y nos aleja de las visiones objetivistas,
cerradas o dogmaticas para acercarnos a la intersubjetividad (necesa-
riamente conflictiva), al debate y a la comunicacion, puesto que “no
intentamos ser ‘objetivos’ sino consensuar (publicar, razonar, dialogar)
nuestras propuestas cientificas intersubjetivamente de la manera mas
6ptima” (Mufioz, et. al. 2005, p.107).

Asimismo, permite adentrarse en las dimensiones politicas de la
paz, cuestionarnos las multiples mediaciones que la hacen posible,
empoderar la fragilidad humana e identificar qué y como puede aportar
a la trasformacién de la sociedad. Abre también nuevas opciones a la
investigacion al tratar de demostrar como a lo largo de la historia ha
habido mas acciones de indole pacifica que violenta.

De esta manera, aclara Mufoz, el quehacer investigativo consiste
en ubicar tales experiencias, ordenarlas y jerarquizarlas, explicar por
qué se dieron, déonde han ocurrido, cdmo han interactuado con otras
acciones, qué mediaciones simbolicas las han hecho posible. Com-
prender las relaciones e interacciones que se dan entre los actores de
un conflicto, analizar cdmo se mezclan entre si momentos de paces 'y
momentos de violencias, conectar las paces individuales con las gru-
pales, regionales e internacionales, reconocer sus diferentes escalas
(personal, grupal, social), instancias (verticales y horizontales) y ele-
mentos (ideas, valores, actitudes y conductas) ya que “puede ser una
linea explicativa de las interacciones causales entre las actitudes y
practicas pacificas desarrolladas en algunos espacios particulares y las

148 / CONSTRUIR PAZ Y TRASFORMAR CONFLICTOS



mantenidas por el conjunto del sistema social” (Mufioz, 2001, p.40).
Es una propuesta para trabajar con lo positivo que ya poseemos, para
estudiar la paz desde si misma, de la cual contamos con muchos es-
cenarios para la bisqueda. En otras palabras, se trata de presentar
intencionalmente a la conciencia, en forma de simbolos, conceptos,
metaforas, modelos... los hechos que constituyen las paces.

Para avanzar en esta direccidn, precisa el autor, necesitamos habili-
tarnos en el uso de metodologias multi, inter y trasdisciplinarias que
ayuden a reconocer esas vivencias, los significados como es evocaday
proclamada, de qué manera la enjuiciamos y valoramos, las emociones
y los comportamientos que se derivan de esas ideas, los elementos cul-
turales que la instituyen o destituyen o cual es su funcionalidad social.

Como sintesis de esta perspectiva compleja, conflictiva e imperfecta
de la paz, nos sumamos a lo sefialado por Victoria Fontan quien sefiala
que:

[...] una vez que a las incertidumbres y al caos se les permita entrar
a la esfera comun y se hayan estructurado mediante la combina-
cién de reacciones negativas con parametros sociales, espirituales
o internos especificos, hay una fase de bifurcacion y amplificacion
donde la turbulencia formara un torbellino cuya combinacién de
reaccién reunira un conjunto de parametros que proporcionan tanto
una frontera como un espacio para movimientos impredecibles [...]
Posteriormente, viene otra fase caracterizada por el flujo abierto de
creatividad y alimentacion del sistema adaptable complejo (Fontan,

2013, pp. 84-85).

A partir de estas ideas, el mismo Francisco Mufioz (s.f.) sugiere utilizar
una “matriz unitaria, comprensiva e integradora” (véase la figura 3.6)
que permita abordar la complejidad de la paz, ordenar las preguntas y
respuestas que vamos elaborando, asi como establecer vinculos entre
fendémenos de diversa indole.

INVESTIGACION PARA LA PAZ 149



4 I

Matriz unitaria y comprensiva

Complejidad

Paz imperfecta

Desconstruccién de la violencia

Conflictos abiertos

Mediaciones

Empoderamiento pacifista

(& J

Fuente: elaboracién propia a partir de Mufioz (s.f.).

De-construccidn de la violencia

A partir de algunos elementos sefialados en relacion al giro episte-
moldgico y el construccionismo social podemos afirmar que tal de-
construccion significa elaborar una forma distinta de ver la violencia
de modo que ayude a afrontar de manera constructiva sus diversas
expresiones, en los distintos niveles donde se lleva a cabo.

Puesto que cualquier sistema de conocimiento opera desde el in-
terior de si mismo, mediante sus propias estructuras, y los hechos
no pueden confirmar o desmentir nada; frente a los diversos acon-
tecimientos que son etiquetados como violencia lo fundamental es
comprender el sistema dentro del cual tales hechos son considerados
evidencias o verdades del conjunto de esos postulados que los docu-
mentan, explican y califican de violentos.

Si “somos nosotros quienes instituimos como objetos los objetos de
los que aparentemente esti hecha la realidad [y] el objeto no genera

150 CONSTRUIR PAZ Y TRASFORMAR CONFLICTOS



nuestra representacion de €l sino que resulta de las practicas que ar-
ticulamos para representarlo” (Ibafiez, 2001, p.234), podemos cuestio-
narnos: ¢Qué sentido tiene calificar algunos hechos de violentos? éQué
se sigue de considerarlos de ese modo? ¢Como surgen esos acuerdos
intersubjetivos que crean la violencia como una realidad intrapersonal
(psicolégica), interpersonal (social) y supra-personal (histoérica, cul-
tural) humana? ¢Por qué unas personas ven violencia en una accion,
decision, emocion, idea, gesto, actitud, simbolo... y otras no la ven?

Adentrandonos en su comprensiéon encontramos que estamos frente
a un fenébmeno complejo que abarca ciertas conductas que producen
dafio, dolor o destruccion, determinadas vivencias y emociones que
resultan de esos hechos, diversas ideas y creencias personales o colec-
tivas que sirven para juzgar, justificar o condenar esas acciones, deter-
minadas actitudes que se utilizan posteriormente como guias para la
accion, simbolos, gestos, consignas, palabras o discursos que permiten
describir o explicar lo sucedido, asi como realidades historicas de tipo
politico, econémico o ideolégico que son etiquetadas como violen-
cia estructural (patriarcado, esclavitud, colonialismo, totalitarismo,
etcétera). Lo violento “puede ser interpretado desde muchos plexos
cognitivo-emotivos y comunicativo-expresivos”, aclara José Manuel
Martin Morillas (2003, p. 194).

Si cuando se elabora un conocimiento no estamos representando
algo que esta ahi afuera, en la realidad, esperando ser desentrafia-
do sino que por el contrario, “estamos construyendo de par en par un
objeto original que no traduce nada y que no representa ningtin trozo de
realidad” (Ibanez, 1994, p.249). El sentido pacifista para de-construir
la violencia estriba en reconstruir, documentar, esclarecer, precisar...
aquellas capacidades que tenemos los seres humanos para trasformar
creativamente nuestros conflictos pero que, en unas circunstancias es-
pecificas, fueron empleadas para la destruccién de los demas; asi como
resaltar las mediaciones biologicas y socio—culturales con las que pode-
mos regular la conflictividad humana. Asi, investigar la violencia desde
una posicion pacifica debe llevarnos a distinguir las conductas deletéreas

INVESTIGACION PARA LA PAZ /.l



(destructoras, mortiferas o venenosas) que causan dafio, las vivencias
emotivo-cognitivas que se relacionan con esas conductas, asi como
la valoracion o significacién socio-moral que se hace de ellas..., para
proponer nuevos modelos de relacién u organizacion colectiva. Trascen-
der las perspectivas biologicistas, naturalistas y socio-historicistas
centradas en explicar la maldad humana, para llegar a entender que
somos seres indeterminados y abiertos a todo tipo de comportamiento.

En tanto accioén, la violencia nace de unas intenciones, tiene ciertas
finalidades, produce unos resultados y trae aparejados efectos practi-
cos para la vida de las personas; aunque solo ciertas formas de hacer
dafio cuentan como violencia en un contexto determinado. De la mis-
ma manera, segln la perspectiva moral, ideolégica o cultural de quien
0 quienes estan activa o pasivamente involucrados en la violencia (o
de quienes la juzgan y valoran), un mismo hecho puede ser califi-
cado de aceptable, justo, legitimo o conveniente; o inaceptable, injusto,
reprobable y condenable. Su aceptacioén o rechazo depende de ciertas
formas morales de ver el mundo, relaciones de poder o valores. Por eso,
“para que haya ‘violencia’, debe, previamente, haber acuerdos intersub-
jetivos, posibilitados mediante el lenguaje, para reconocer que ‘tal cosa
es violencia para tal persona o grupo’” (Martin Morillas, 2003, p.238).
Lo que esta en juego en la de-construccién de la violencia es entonces
nuestra capacidad simbdlica. Y en su interpretacidon juegan un papel
decisivo las emociones, actitudes o creencias, como ingredientes de
ese conjunto de predisposiciones que generan en el ser humano una
conciencia de racionalidad conflictiva tanto pacifica como violenta.
También es necesario tomar en cuenta que en la sociedad occidental
actual muchas cosas que anteriormente la humanidad nunca habia
reconocido como violentas, ahora si lo son: maltrato a los animales,
acoso sexual, injusticias sociales, restriccién a derechos personales y
colectivos, etcétera. Los modelos emotivo-cognitivos que dan sentido a
lo que llamamos violencia varian en el tiempo y de una sociedad a otra.
La violencia es por lo tanto una construccién social mas que podemos
reconstruir asumiéndola desde otros parametros.

152 CONSTRUIR PAZ Y TRASFORMAR CONFLICTOS



Frente a dicha complejidad, Martin-Baré (1988) sugiere cuatro ac-
ciones para su comprension:

1. Analizar los hechos concretos a los que se hace referencia con
este concepto “no es lo mismo el acto de violencia necesario para im-
poner las cadenas de la esclavitud al negro africano que sera
llevado a América [...] que el acto de violencia mediante el cual
el negro rompe con su situacion de esclavitud o el indigena que se
rebela contra el patrén que le mantiene atado a la mina” (Martin-
Bar0, 1988, p.378).

2. Identificar las caracteristicas individuales de los actores que in-
tervienen en esos hechos, la forma como la experimentan, valoran
o explican.

3.Revisar la configuracion del orden (o desorden) social en el que
se realiza, el estilo de vida del contexto donde se lleva a cabo.

4. El trasfondo ideoldgico en el que se justifican o rechazan esas
conductas que determina quién puede ser considerado victima o
agente legitimo para el uso de la violencia, en qué circunstancias se
tiene derecho al ejercicio de la fuerza sobre el otro o si el grado de
dafio producido amerita o no la sanci6n del culpable.

A pesar de lo didactico que resulta este modelo podemos calificarlo
de “violentol6gico” o de “paz negativa” ya que la atencioén esta puesta
en los hechos que provocan dafio. Si tomamos en cuenta que detras de
toda accién violenta siempre esta presente un conflicto (de intereses,
valores, poder, identidad, expectativas, etcétera) que se decidid “resol-
ver” mediante la imposicion o la fuerza; y que la trasformacion positiva
de los conflictos demanda poner en marcha la imaginacién moral que
Lederach (2007) entiende como el arte y el alma para la construccion
de paz, consideramos que una mejor alternativa consiste en analizar
los elementos y las dinadmicas de la conflictividad que estuvieron pre-
sentes en los hechos de violencia e imaginar las multiples alternativas

INVESTIGACION PARA LA PAZ 153



que también estaban presentes en dichas situaciones y que podian
haber llevado las cosas por otro rumbo. “Cuanto mas complejo es un
conflicto, mas ocasiones presenta para una trasformacién noviolenta,
creativa” (Galtung, 2003, p.115); “que nadie diga que no existe conflic-
to que no pueda ser trasformado mediante la noviolencia, por muy
interiorizado que esté el odio, por muy institucionalizado que esté el
comportamiento violento” (Galtung, 2003, p.165); o como lo plantea
Dora Elvira Garcia (2014): partir de lo existente en nuestros marcos de
injusticia y exclusion para desde ahi resarcir los lazos rotos y los dafios
perpetrados, restaurar la justicia y construir lo irrealizado.

Regular conflictos. La busqueda de equilibrios dinamicos

Puesto que la conflictividad es constitutiva de nuestra condicién hu-

mana y que:

[...] sin aceptacion del otro junto a uno no hay socializacién y sin so-
cializaciéon no hay humanidad [ya que] cualquier cosa que destruya o
limite la aceptacion del otro junto a uno, desde la competencia hasta
la posesion de la verdad, pasando por la certidumbre ideoldgica,
destruye o limita el que se dé el fendmeno social (Torres, 19906, p.12).

Consideramos que més alld de mero respeto y tolerancia hacia los
demas, lo que necesitamos, como sociedades, es comprender los ele-
mentos y procesos que constituyen los conflictos y aprender a utilizar-
los de manera creativa para autoconstruirnos como humanidad como
veremos a continuacion (cfr. en el capitulo 2 lo sefialado en relacién a
una Educacién eny para el conflicto).

154 / CONSTRUIR PAZ Y TRASFORMAR CONFLICTOS



Tipos, niveles, elementos y dindmicas de los conflictos

Para avanzar en esa comprension compleja de la paz, Josep Redorta
(2011) propone revisar desde una légica no lineal la morfologia de los
conflictos que se dan, por ejemplo, en relacidon a expectativas diver-
gentes, situaciones de inequidad o incompatibilidad de personalidades.
Reconocer los patrones que son reiterativos, de manera que podamos
contar con categorias y conceptos utiles para manejarlos positivamen-
te: “precisamos una etiqueta conceptual para cada tipo de conflictos
que pueda ser distinguible (en caso contrario, seria inclasificable) y que
al propio tiempo en su misma definiciéon permite ‘recrear’ el posible
contenido del conflicto o al menos lo que seran sus caracteristicas mas
relevantes” (Redorta, 2011, p.99). Por su parte, Johan Galtung (2004)
enfatiza la importancia de considerar los niveles en los que se expresa
la conflictividad. Los dilemas, aclara, son conflictos de indole intraper-
sonal que surgen cuando tenemos que decidir ante disyuntivas (trabajo
o descanso, ayudar al otro o satisfacer los propios deseos, etcétera).
Los micro-conflictos estan presentes en la relacion entre personas o
en los grupos pequefios (con la pareja o los compaifieros del trabajo,
por ejemplo). Meso-conflictos son aquellos que aparecen en los
sistemas de convivencia y giran en torno a valores, intereses o
normas. Los macro-conflictos se dan respecto de las estructuras
o instituciones sociales (capitalismo, propiedad comtn de los bienes,
economias locales o sistemas productivos abiertos a la globaliza-
cidn, etcétera); mientras que los mega-conflictos, estin asociados a
practicas civilizatorias milenarias (“oriente”, “el patriarcado”, “el
sur global”, etcétera). Al combinar en una matriz los tipos y niveles
de conflictos, podemos reconocer los multiples escenarios donde
es posible la regulacién o trasformacion positiva de la conflictividad
humana (véase la tabla 3.1).

Por su parte, John Paul Lederach y Marcos Chupp (1995) sugieren
centrar el analisis en tres elementos que siempre estan presentes en los
conflictos: personas, procesos y problemas (cfr. capitulo 2, figura 2.6).

INVESTIGACION PARA LA PAZ / 185



Dilemas Meso Macro Mega
conflictos conflictos conflictos
i Una periodista
i es cesada de
i un noticiero H
i nacional con alto
De poder i raiting tras haber :
P , g :
i revelado actos
i de corrupcién
i del presidente
i de la republica.
Por las redes Un alumno que
sociales siempre cree
circulan tener la razén
. no deja de
fotografias de L
iuna persona, participar
Vinculadosa . i de mil maneras
i que al no haber
la autoestima § 39S 2 ienlaclase
i autorizado su Cimpidiendo que
" difusion, ve asi | 'MP > que
vulnerada su sus compafieros
I uedan
dignidad como : P
expresar sus
persona. ;
puntos de vista.
Los maestros de Es asesinado
un pais se niegan un grupo de
a ser evaluados caricaturistas
por el estado, ya por trastocar
que consideran los simbolos
De valores que se trata que son
de una accién considerados
gubernamental sagrados
que solo busca desde una
socavar sus determinada
derechos perspectiva
i laborales. i religiosa.
i No esto i El director del i Varios paises
y P
: dispuesto a : banco central i llevan a cabo
: pagar por el : abandona su i experimentos
pésimo servicio : puesto ante i con energia
Estructurales ique medioel ilas presiones i nuclear con
i taxista, quien i politicas i fines bélicos,
iinsiste en que ide quienes i contraviniendo
i el retraso que ipretenden i resoluciones
i sufri no fue por i manipular las i de las Naciones
su culpa i finanzas del pafs. i Unidas.
i Diversas H

De identidad

i Un lider

: comunitario no

i logra perdonar

i auna sefiora de !

156 ; CONSTRUIR PAZ Y TRASFORMAR CONFLICTOS

i comunidades !
i indigenas llevan :
i a cabo marchas :
: para



De

i Dilemas i Micro i Meso i Macro i Mega
: i conflictos i conflictos i conflictos ¢ conflictos
la organizacién
que hace
: varios anos i oponerse a la H
¢ hizo trabajo de : construccién de :
. . : proselitismo i megaproyectos
De identidad P gaproyec
a favor de que afectaran
un partido sus territorios
i politico, usando i ancestrales.
i el trabajo del :
colectivo.
Un profesor
estd muy
molesto al
En relacién enterarse que
con normas dos alumnos
plagiaron
sus trabajos
académicos.
Un candidato a
Un pueblo . )
: - i la presidencia
iseniegaa :
H i gana las
i desaparecer H .
e i elecciones de
bajoelaguade ,
. ; i su pafs a pesar
expectativas iuna presa que se : r
: . i de las criticas
i construye sin H
; i que se le hacen
isu : f
H - de machistay
: consentimiento. .
: : i xendfobo.
iEnelgrupo :
i de accién i Mi jefe me pide
i social donde i hacer un trabajo :
i participo que considero

De
inadaptacién

i muchas de mis
opiniones son
rechazadas
por radicales y
libertinas.

indtil e
intrascendente,
pero que no
puedo eludir.

De
informacién

i La falta de

i educacién en
materia de
género hace que
algunos hombres
sean incapaces
de relacionarse

i de manera

i respetuosa con
sus compafieras,
haciendo
constantemente
bromas y
comentarios
 machistas.

INVESTIGACION PARA LA PAZ

157



i Dilemas i Micro i Meso i Macro i Mega
: i conflictos i conflictos i conflictos i conflictos
: Grupos de : :
i ciclistas apoyan H ,
ila decisiér':dg Un pais
: i reclama la
i alcalde para : L
i construir una posesion de
. i ciclovia, lo ;un conjunto
De intereses ; ’ i de islas que
i que lleva a los fiqual
i opositores a ilgua mente son
: ) ; H i reclamadas
i realizar acciones : ; >
i de protesta H ; como propias
contra por otro pals.
H i su construccién. H
i La maestra trata
i de imponernos !
i sumanera de
Incompa- i ver las cosas
tibilidad de i sin tomar en :
persona- i cuenta nuestros
lidades i intereses ni :
i la brecha
i generacional
H i que nos separa. !
Tengo la
oportunidad de
ganar dinero
De inhibicién facil, aunque
puede traer
consecuencias
negativas para
mi familia.
i i El presidente i
 municipal impide ! Ejidatarios
i a vendedores : bloquean
ambulantes el acceso al
instalarse en la aeropuerto
plaza principal internacional
De inequidad : i durante una i para presionar
; i verbena ique se les
popular donde pague lo justo
tradicionalmente : por los terrenos
se vendian que les fueron
i productos de la i expropiados.
i localidad. H

Fuente: elaboracién propia a partir de las ideas de Josep Redorta (2011) y Johan Galtung (2004).

Estos tltimos son situaciones de la vida que hay que resolver de ma-
nera expedita (falta de agua, enfermedades, basura, contaminacion...)
que en si mismos no son el conflicto. Este surge entre las personas

158

CONSTRUIR PAZ Y TRASFORMAR CONFLICTOS



a partir de las diversas percepciones o valores que se ponen en juego
para afrontarlo, del nivel de afectacién que produce el problema, de
las necesidades que no logran verse satisfechas o de las actitudes que
asumen sus protagonistas. Y el proceso es el curso que ha seguido el
conflicto en el tiempo, la forma como ha escalado o degradado, donde
los procesos de comunicacién y las relaciones de poder juegan un
papel determinante para su construccioén pacifica o su trasfor-
macién como violencia. “Enfocarse en el proceso es clave en la
trasformacion de conflictos” (Lederach, 2009, p.21).

Puesto que cada uno de estos elementos constituye de por si el
objeto de estudio de distintas disciplinas (psicologia, ética, politica,
economia...), Francisco Muifioz, et. al. (2005) plantean la necesidad
de poner en marcha procesos de conocimiento inter y trasdiscipli-
narios que contribuyan a una comprensién compleja e imperfecta
de esta paz conflictiva. Sin entrar en detalles sobre lo que implica un
abordaje de esta naturaleza, ni profundizar en los mecanismos que
estan implicados en cada uno de estos procesos,? se exponen a con-
tinuacién solamente algunas ideas en torno a las emociones ya que, a
raiz de nuestra experiencia, son uno de los principales elementos que
estan presentes de principio a fin en los conflictos y representan un
buen ejemplo de los equilibrios dindmicos que hay que implementar
para una regulacion inteligente de los mismos.

Las emociones, aclaran Josep Redorta, Maritxell Obiols y Rafel Bis-
querra (2000), son un estado complejo que invade todo el organismo,
surgen como respuesta a un acontecimiento externo o interno y se
caracterizan por una perturbacidn corporal que nos predispone para la
accion “la emocidn es muy instintiva, nace de la parte mas profunda de
nuestro cerebro” (Redorta et. al. 2000, p.32). Tienen tres componentes
(neurofisiolégico, conductual y cognitivo) que estin en permanente

3. Un andlisis empirico de los elementos y dinamismos que estin presentes en los conflictos se puede
revisar en el trabajo colectivo de Gerardo Pérez Viramontes, José Bautista Farias y Carlos Armando
Peralta Varela (2015), Conflictividad y empoderamiento en agrupaciones sociales contempordneas.

INVESTIGACION PARA LA PAZ 159



interaccion. En términos neurofisologicos, son respuestas bioldgi-
cas que se generan de manera inconsciente y ayudan al organismo
a mantener el equilibrio fisioldgico y adaptarse al medio. En relacién a
lo conductual, las emociones nos motivan, preparan para la acciéon
y sirven de guia para las interacciones, ya que aportan a los demas
informacién sobre las intenciones que perseguimos “toda emocién
es informacion sobre uno mismo” (Redorta, et. al., 2000, p.38). A
nivel cognitivo, nos permiten evaluar el contexto, la situacién en la
que nos encontramos y decidir sobre los hechos que son verdade-
ramente importantes para nosotros. En pocas palabras: “el estado
emocional de una persona determina la forma en que percibe el mun-
do” (Redorta, et. al., 20006, p.23).

Ahora bien, la emocidn, es mas fuerte que la cognicidén y esta a su
vez, es incapaz de modificar la emocién. “La mejor manera de cambiar
la emocidén no es a través de la cognicién o el razonamiento sino a
través de una emocion contraria e incompatible con la primera” (Re-
dorta, et. al., 2000, p.45). Por eso, cuando uno estd emocionalmente
alterado, lo mejor es calmarse, dejar que pase el tiempo, ya que “en
el autocontrol identificamos qué sentimos y podemos expresarlo a la
persona adecuada, de la forma apropiada y en el momento oportuno
con el propésito justo” (Redorta, et. al., 2000, p.103).

Sin embargo, la expresion de las emociones esta limitada por el len-
guaje. De ahi, la importancia de una educacién que ayude a conocer
las propias emociones, regularlas, es decir, poner inteligencia entre
el estimulo y la respuesta, y dominar el vocabulario correspondiente,
aclaran los autores.

Las emociones, sefiala Antonio Damasio (2013), son fundamentales
para la toma de decisiones y el proceso de razonamiento. Sin embargo,
en determinadas situaciones de peligro (un accidente, un terremoto, una
inundacién), funcionan como sustituto de la razén para reaccionar
de manera inteligente y sobrevivir. En otras circunstancias, ayudan al
proceso del razonamiento, juegan un papel fundamental en la intui-
cién y son indispensables cuando tenemos que hacer juicios morales

160 CONSTRUIR PAZ Y TRASFORMAR CONFLICTOS



ya que “ayudan en el proceso de tener en mente los multiples factores
que se deben tener en consideracidn para llegar a una decisiéon” (Da-
masio, 2013, p.16). La razén hace lo mismo que las emociones, pero
de manera consciente, y los principios éticos demandan la interven-
cién del cerebro. La homeostasis es basica para el desarrollo de valores
humanos. Por ello:

[...] al hacernos cargo de la participacion de las emociones como
fundamento de cualquier sistema racional [...] obtenemos el verda-
dero valor de la raz6n en la comprension de lo humano. Y esto es
asi, porque ahora sabemos que debemos darnos cuenta de nuestras
emociones, y conocerlas en su fluir, cuando queremos que nuestra
conducta sea en efecto racional (Maturana, 1995, p.35).

Trasformacion positiva de conflictos

Para avanzar en la construccion de una paz compleja e imperfecta no
basta conocer el origen de los conflictos e identificar los elementos y
mecanismos que los constituyen, es necesario plantearse qué queremos
hacer con ellos o como podemos utilizar su dinamismo para construir
otro tipo de relaciones. A partir de los postulados del giro epistemo-
l6gico, sefialados al inicio de este capitulo, podemos platearnos como
objetivo trabajar con el conflicto para reconstruir las capacidades hu-
manas con las que contamos para formular acuerdos, siempre proviso-
rios, donde el didlogo, el compromiso, la responsabilidad o el cuidado
de la vida sean los valores que nos orienten.

Asimismo, si entendemos que los conflictos son una construcciéon
social, sabemos que dependiendo del estado de 4nimo, las percepcio-
nes, los valores, los intereses o las necesidades; podemos afrontarlos
de distintas maneras porque:

[...]1a gente ve las cosas de forma diferente, porque ha escogido ha-
cerlo asi [...] la experiencia de los adversarios puede crear el clima

INVESTIGACION PARA LA PAZ 161



en el que se desarrolla el pensamiento en torno al conflicto [...] no
podemos predecir el futuro y tenemos derecho a fijar en él nuestras
esperanzas, por irreales que estas sean [...] pero podemos imaginar
una serie de escenarios (De Bono, 1986, pp. 73-75)-

De esta manera, una perspectiva trasformadora, entiende que los conflic-
tos pueden llegar a ser un factor importante para el desarrollo personal
y colectivo, nos invita a asumir una actitud proactiva hacia ellos, implica
imaginar o crear alternativas y vivir la vida en plenitud, sin perder de
vista que donde hay vida hay conflicto. “El conflicto puede entender-
se como el motor del cambio, lo que mantiene las relaciones y las
estructuras sociales honestas, vivas y respondiendo dinimicamente
a las necesidades, aspiraciones y crecimiento humanos” (Lederach,
20009, P.20).

En este orden de ideas, Johan Galtung plantea que los conflictos no
surgen de la nada, ni se evaporan por si mismos. Por el contrario, “la
transformacién de un conflicto ha de ser realizada y guiada por las
partes afectadas” (Galtung, 2003, p.13). Si no hay sujeto, no puede darse
la trasformacion. Es mas, los implicados deben verse trasformados por
el conflicto. Tras sefalar las diferencias que existen entre “soluciéon”
(nueva estructura que es aceptable y sostenible para todos los actores
del conflicto) y “trasformaciéon” (proceso en constante fluir, al que
permanentemente se le esta inyectando energia conflictiva para abrir
viejas o nuevas contradicciones), el mismo Galtung (2003) expone tres
formas basicas como se pueden trasformar los conflictos:

1. Trascendencia: se superan los obstaculos, se realizan los objetivos,
se amplian los paradigmas y las visiones.

2. Transigencia: los implicados en una disputa rebajan y negocian
sus pretensiones u objetivos.

3.Retirada: una de las partes renuncia a sus objetivos para terminar
con la disputa.

162 CONSTRUIR PAZ Y TRASFORMAR CONFLICTOS



Las tres modalidades, aclara el autor, deben ser consideradas como
directrices que, segln las circunstancias, permiten a las personas mo-
verse en el espacio conflictivo, “tanto cuanto sea necesario”.

John Paul Lederach, por su parte, entiende que “la trasformacion
del conflicto constituye una orientacidén integral o un marco que en
dltima instancia, demanda un cambio fundamental en nuestra forma
de pensar” (Lederach, 2009, p.5). Para ello, sugiere ver en detalle y
mirar el contexto del conflicto. Es decir, utilizar un “conjunto de len-
tes” que permita ver la situacion conflictiva especifica y mirar tanto
los patrones que sostienen esa relacion (expectativas, interpretaciones,
autovaloraciones y poderes que estan en juego), como aquello que los
une (la estructura que determina el sistema de las relaciones sociales).

El enfoque de la trasformacion considera a la paz en continua evo-
lucién y un desarrollo permanente de relaciones de calidad, por lo que
“no se conforma con soluciones rapidas que respondan al problema
inmediato, sino que busca crear un marco que aborde el contenido,
el contexto y la estructura de la relacién” (Lederach, 2009, p.13) como
se representa en la figura 3.7.

Tomando en cuenta que las capacidades para trasformar positiva-
mente los conflictos estan presentes en las culturas, Johan Galtung
(2003, pp. 165-170) senala siete categorias o formas culturales que son
a la vez factores de conflictividad, como alternativas para construir
relaciones pacificas: una idea de lo que somos los seres humanos, una
manera de entender lo que es la sociedad y la organizacion colectiva,
un concepto de lo que es la naturaleza y de como relacionarnos con
ella, una forma de entender el tiempo, una percepcioén del espacio o
territorio, una concepcion de lo que es el conocimiento y una intuicién
de lo que es la trascendencia.4 Al identificar las diferentes perspectivas

4. Una explicaciéon mas amplia de estos factores puede verse en la tltima parte del capitulo 1 de esta publi-
cacion.

INVESTIGACION PARA LA PAZ /163



Problema
estructural

Subsistema
intermedio

Relaciones
interpersonales

Problema
o cuestién

Fuente: Lederach (1998, p.85).

que tenemos para ver las cosas podemos enfocarnos en trascender el
pensamiento Unico y dicotémico, llenar de imperfecciones nuestras
certezas y verdades, resituar, recontextualizar o reconsiderar lo que
hemos dado por sentado. Por eso, frente a los conflictos, nuestra pro-
puesta central no es resolverlos, gestionarlos o negociarlos, sino utilizar
el potencial que se encierra en ellos para construir nuevas realidades y
mejorar nuestras relaciones.

La trasformacién de conflictos es visualizar y responder a los flu-
jos y reflujos de los conflictos sociales como oportunidades vitales,
para crear procesos de cambio constructivo que reducen la violencia
e incrementan la justicia en la interacciéon directa y en las estructuras
sociales, y responder a los problemas de la vida real en las relaciones
humanas (Lederach, 2009, p.15).

Otras herramientas para el manejo de la conflictividad humana
Aunque el paradigma de la trasformacion es, desde nuestra perspectiva,

la mejor manera de afrontar positivamente los conflictos, no podemos

164 CONSTRUIR PAZ Y TRASFORMAR CONFLICTOS



dejar de considerar otros instrumentos que desde otros fundamentos y
con otras finalidades nos hemos dado los seres humanos para conso-
lidar la convivencia pacifica.

En muchos contextos prevalece una idea negativa del conflicto que
lo considera como un elemento que rompe la armonia social. Asi, las
acciones a realizar, desde esta perspectiva, van en términos de prevenir,
eliminar, erradicar, contener, controlar o resolver. En este orden de
ideas ubicamos lo que desde nuestra perspectiva podriamos denominar
genéricamente como métodos juridicos.

Estos métodos, aclara Remo Entelman (2002), han sido disefiados
como una forma institucionalizada para administrar conflictos. Al cla-
sificar las conductas en prohibidas y permitidas (o no sancionadas) y
estas, a su vez, en obligatorias o no obligatorias; se genera un tipo de
pensamiento dualista que poco aporta a una comprensién compleja
de los asuntos humanos. Sin embargo, como sociedades, estamos muy
acostumbrados a pensar el derecho de uno frente a la obligacién del
otro, y resulta muy dificil plantear que uno tiene “derecho” frente a otro
que también tiene “derechos”. A la sociedad, por lo general, le inte-
resa que la administracion de los conflictos se lleve a cabo con baja
intensidad conflictiva. Entre las desventajas que presentan estos
métodos, aclara Entelman, es que se pierde la comunicaciéon entre
las personas, se afectan atin mas las relaciones, no se toman en cuenta
aspectos intrapersonales del conflicto (percepciones, emociones o va-
lores) ni se asegura una verdadera imparticion de justicia sustantiva.s
Es decir, el derecho, por el solo hecho de generar un inventario de con-
ductas prohibidas y obligaciones, desdefia, dentro de lo no prohibido,
infinidad de situaciones de conflicto que los propios implicados deben

/

5. Stuart Hampshire (2002) sefiala que en la distribucién de los bienes y las sanciones, las cuestio-
nes de imparcialidad son siempre asuntos de opinién y a menudo producen conflictos. Pero es
una necesidad que tales conflictos se resuelvan. Por ello, mas importante que las declaraciones
de principios universales, sefiala, es crear procedimientos regulares y reconocidos socialmente e
instituciones que se ganen el respeto al ser utilizadas habitualmente.

INVESTIGACION PARA LA PAZ 165



resolver a su manera. Por eso, propone el autor, hay que aprender nue-
vas formas de administrar los conflictos en situaciones no prohibidas
o permitidas.

En este tenor, los métodos alternos para resolver conflictos (juicios
orales, conciliacién, mediaciéon) buscan salirse de la l6gica judiciali-
zante, para adentrarse y resolver la problematica que subyace en las
pretensiones juridicas de quienes disputan sus asuntos en los tribu-
nales (Giraldo, 1997). Todo conflicto juridico, aclara el autor, tiene un
trasfondo humano que el derecho no puede ni debe desdefiar. Asi, des-
de los métodos alternos, se entiende que las normas son regulaciones
establecidas en un contexto especifico, que el ejercicio de la libertad est4
siempre condicionado por multiples factores, que el castigo no esla inica
via para incidir en las conductas y que el derecho debe introducirse
en la conciencia de los ciudadanos y llenarse de contenido social para
resolver los asuntos. Para ello, hay que incorporar en los procesos juri-
dicos las alternativas que la gente utiliza para resolver sus diferencias,
poner en el centro los temores y las angustias que viven las personas y
tomar en cuenta el poder que esta siempre presente en todas las inte-
racciones humanas.

Asimismo, Angel Jaime Giraldo propone trascender la “dogmatica
juridica” que, fundamentandose en el pensamiento kantiano, entiende
el derecho como una actividad racional, que se traduce en imperativos
categoéricos que todos deben cumplir, que suponen una libertad ab-
soluta de los individuos por lo que se sanciona a quien no sigue tales
imperativos y que se aplica a través de instituciones creadas explicita-
mente para mantener esa forma de pensar la realidad. “Tenemos que
reinventar la conflictividad, inventar el disenso y llevar la lucha politica
democratica” (Giraldo, 1997, p.77), buscar otros métodos, construir
una justicia desde la comunidad hacia el estado, en el marco de una
concepcién socioldgica del derecho que lo entiende como un pro-
ducto cultural, que se construye alrededor de instituciones sociales
(no solo las establecidas formalmente por el estado) y que puede ser
modificado por las personas.

166 CONSTRUIR PAZ Y TRASFORMAR CONFLICTOS



En este sentido, la mediacidn, la conciliacién o la negociacion, nos
remiten a tomar en cuenta las tradiciones culturales en las que se mue-
ven quienes disputan en un conflicto, asi como las terceras partes que
intervienen (jueces de paz, componedores de la comunidad, mediado-
res, facilitadores); en medio de las cuales se construyen y argumen-
tan los significados de la justicia, el sentido que le asigna la gente al
resolver sus asuntos cotidianos, lo que se considera justo y la manera
justa de conseguirlo. “La conciliacién y la mediacién [...] buscan pre-
cisamente la solucion del conflicto social en el interior del derecho y
no la aplicacidon de una norma. El centro de atencidn, tanto en la con-
ciliacién como en la mediacidn, es el problema humano que se esta
analizando” (Giraldo, 1997, p.15). Sin embargo, no se trata de atender
problemas en los que estén implicados derechos fundamentales. La
violencia no puede ser objeto de mediaciéon. Lo que se puede mediar
son las causas que estan detras del conflicto que derivé en hechos
de violencia, los elementos y las dinamicas que lo mantienen sin una
regulacion apropiada. Sin embargo, el éxito de estos métodos estriba
en la voluntad de las partes para arreglar sus asuntos. Sin decisién po-
litica no hay alternativas. Sin sujeto, no puede darse la trasformacién
del conflicto, como lo apuntaba Galtung (2003).

De esta manera, la practica de la justicia se convierte en el espacio
por excelencia de socializacion en lo publico y, por consiguiente, de
configuracion de destrezas y tradiciones de ciudadania y democracia
en lalarga duracidn. Estas destrezas y tradiciones se encuentran objeti-
vizadas en un conjunto de reglas y excepciones, de normas y ejemplos:
jurisprudencias y saberes afines. A su vez, constituyen un indicador
de la intensidad y la forma como se ha estructurado la vida asociativa
y, por tanto, de la manera (mas o menos democratica) como se han
apropiado conceptos de gran importancia para la vida ciudadana, como
bien comun, jerarquia, obediencia (Gutiérrez Sanin, 1997, p.82).

La argumentacion a favor del uso de métodos mas o menos desju-
dicializados para la resoluciéon de conflictos parte del supuesto de
que, al menos en ciertas circunstancias, un sacrificio en el nivel pro-

INVESTIGACION PARA LA PAZ 167



cedimental del derecho puede producir ganancias en lo sustancial de
la justicia, aclara Francisco Gutiérrez Sanin (1997), situaciéon que nos
remite a considerar una vez mas las bondades que representa pensar
la paz desde la 6ptica de la imperfeccién humana.

Sin embargo, ante los riesgos que se pueden derivar de una imple-
mentacion indiscriminada de estos métodos, Boaventura de Souza San-
tos (1997) advierte la importancia de considerar las escalas en las que
se lleva a cabo la conflictividad para “ver los fendmenos exactamente
aplicados a la escala del conflicto [...] buscar los puntos comunes, las
conexiones entre la pequenisima escala de un conflicto [...] con el marco
nacional del estado y con el marco internacional de la trasnacionali-
zacion” (Santos, 1997, p.72), observaciones que refuerzan lo planteado
por Lederach (1998) y Redorta (2011) respecto de los niveles y tipos
en los que se deben analizar los conflictos. La confusion de escalas,
aclara Santos, lleva a la turbulencia de los elementos estructurales que
conforman el derecho: la retdrica, la violencia y la burocracia.

Ahora bien, antes de abordar el cuarto elemento de la matriz unitaria
propuesta por Muifioz (s.f.) para la construccion de la paz compleja,
conflictiva e imperfecta, dos precisiones mas respecto de los métodos
alternos:

1. Lanegociacidn tiene como marco de accién los intereses de quie-
nes estan involucrados en un conflicto, mas no sus necesidades.
Estas, se deben satisfacer ya que en ellas va de por medio la vida de
las personas y no pueden ser objeto de negociacién. Por el contra-
rio, cada persona tiene derecho a luchar por lo que considera
valioso, justo y legitimo para si misma (intereses), sin poner en
entredicho la integridad de las contrapartes (necesidades), para lle-
gar a establecer intereses comunes (conciliacién) en los que los im-
plicados vean aseguradas sus necesidades y tomados en cuenta sus
intereses particulares (ganar-ganar). La negociacion entre pares, es

168 / CONSTRUIR PAZ Y TRASFORMAR CONFLICTOS



diferente a la mediacién, ya que no intervienen terceras partes, ni se
incluye el componente violento en el que se basa la reconciliacién.
“Sin reconocimiento del otro no hay dialogo posible y mucho menos
intercambio de puntos de vista que conduzcan hacia la negociacion”
(Gonzélez, 20006, pp. 63-64).

2.El propoésito que se persigue, cuando se introduce un mediador
en el conflicto, es ayudar a sus protagonistas a comprender los més
ampliamente posible la disputa en la que se encuentra involucrados
para que decidan qué quieren hacer con su conflicto. Para ello el
agente externo debe:

a. Ser aceptado como mediador por las partes.

b. Escuchar la construccién narrativa del conflicto que cada una ha
elaborado.

c. Ampliar el significado de los distintos elementos que estan pre-
sentes en ese conflicto (emociones, necesidades, percepciones, ac-
titudes, intereses o valores).

d. Facilitar la comunicacién de ida y vuelta en funcién de llegar al
entendimiento mutuo y el consenso

e. Equilibrar o reequilibrar las relaciones de poder.

f. Ubicar a las partes en los distintos escenarios a donde puede lle-
varse el conflicto y lo que sucederia en cada uno de ellos.

g. Precisar los acuerdos que se toman, de qué modo seran cumplidos
y cOmo se verificara su cumplimiento.

El mediador capacita a las partes en la busqueda de nuevos objetivos
y debe mantener un compromiso ético con las partes. Mediar no es
erradicar practicas “insanas” buscando regresar a la armonia. El media-
dor solo pone las reglas del juego y facilita los intercambios. Aunque
la “objetividad”, por lo general, cierra posibilidades para que se dé la
negociacion, puede ser util cuando una de las partes actiia de manera

INVESTIGACION PARA LA PAZ . 169



arbitraria o dominante. El acuerdo, la negociacién y el consenso invo-
can la racionalidad de los implicados y tienen que fundirse en algtin
tipo de relaciones de derecho.®

El consenso se funda [...] sobre la base del reconocimiento del con-
flicto, donde la fecundidad del antagonismo permite que proliferen
acuerdos para mantener las diferencias, mas no para eliminarlas. La
permanencia del conflicto hace que la pluralidad sea la pieza central
de los cambios (Gonzalez Navarro, 20006, pp. 51-52).

Potenciar mediaciones

Mais alla del ambito socio-juridico en el que se entiende la mediacién
como un método alterno para resolver conflictos, Francisco Muifioz
et. al. (2005)7 plantean la importancia de pensar las “mediaciones”, en
plural, mas alla de simple negociacion de intereses y el establecimiento
de acuerdos entre las partes implicadas en un conflicto. Especifica-
mente proponen identificar y dar fuerza a todos aquellos elementos
que permiten relacionar, de manera conflictiva, la construccion de
una paz imperfecta y la superacion de los ciclos de violencia, es decir
recuperar y potenciar: lo que contribuye a vincular unas cosas con
otras (emociones, conciencia, simbolos, modelos de comunicacién),
entrelazar polaridades y dicotomias (lo intersubjetivo, los significados,
los sentidos colectivos, las interpretaciones de los hechos), nuevas y
mas ricas relaciones (normas, derechos, leyes), expandir capacidades
humanas (grupales, locales, organizativas, politicas).

Como ejemplos de tales mediaciones, los autores consideran que
las emociones son el medio primordial que permite vincularnos al

/

6. En el capitulo 2 de este libro se pueden revisar otras caracteristicas de los procesos implicados en la
mediacién, aunque alld son abordados desde una perspectiva educativa.

7. Puede verse también Mediaciones. Recuperado el 19 de enero de 2018, de http://www.ugr.
es/~fmunoz/html/mediac.html

1770  CONSTRUIR PAZ Y TRASFORMAR CONFLICTOS



mundo y con los demas; la conciencia, “es un lugar fenomenologico,
semantico, representacional, procedimental, evocativo, emotivo, psi-
co-dinamico, cultural, que refleja y ahorma la génesis y manifestacion
operativa de las mediaciones" (Mufioz, et. al., 2005, p.88); el estado es el
espacio institucionalizado para la negociacion y el acuerdo entre indi-
viduos y grupos respecto de multiples aspectos importantes de la vida
y “no puede ser solamente entendido como un espacio conspirativo
de grupos dominantes para satisfacer sus desmesuradas ambiciones”
(Munoz, et. al., 2005, p.94); el poder es un elemento constitutivo de las
relaciones entre los seres humanos; los derechos humanos sirven para
fundamentar lo que podemos exigirnos mutuamente en términos de
justicia. Es decir, la cultura, los valores, las normas de conducta, asi
como “las instituciones pueden y deben ser abordadas desde una
perspectiva de armonizacion de las circunstancias presentes en cada
sociedad” (Mufioz, et. al., 2005, p.91).

Las mediaciones son espacios de gestion de la complejidad, situa-
ciones para regular y trasformar la conflictividad, acciones concretas
donde se producen acercamientos y nuevas comprensiones, diver-
sas modalidades organizativas. En términos epistemoldgicos, aclaran
los autores, las mediaciones promueven la incorporacioén de nuevas
ideas, el reconocimiento de muchas circunstancias histéricas y socio-
culturales, la pluralidad de perspectivas.

Reflexionar las mediaciones como un elemento més de la matriz para
construir la paz imperfecta ayuda a entender mejor los conflictos “a
través de los conflictos es posible comprender las redes de relaciones,
el papel de los valores y las ideas, las conductas y comportamientos, la
distribucion del ‘poder’ y los mecanismos del cambio” (Muifioz et. al.,
2005, p.56); a pensar los satisfactores como modos existenciales de ser,
hacer, tener y estar donde se articulan tanto los bienes materiales como
las necesidades axiologicas (como se verd en el capitulo 4); a precisar las
relaciones con las que es posible conseguir el maximo bienestar posible
sin posiciones pesimistas ni optimismos infundados. Tomar en cuenta

INVESTIGACION PARA LA PAZ 171



las mediaciones que existen o que se pueden consolidar influye en el
pensamiento y en el fluir mismo de los acontecimientos.

Su construccién requiere esfuerzo, dedicacién, compromiso de todas
las partes; trabajar en los cuatro niveles que plantea Lederach (1998)
(personal, relacional, estructural y cultural); fortalecer las capacidades
y saberes con los que contamos para resolver nuestras diferencias.

Es méas, como constructores de paz y profesionales de los conflictos,
nosotros mismos debemos constituirnos como agentes de mediacién.
Desarrollar una imaginaciéon moral con “capacidad de imaginar algo
enraizado en los retos del mundo real pero a la vez capaz de dar a luz
aquello que todavia no existe” (Lederach, 2007, p.24), percibir las cosas
mas alla de lo evidente, utilizar creatividad para dar a luz algo nuevo
que cambie el mundo, trascender lo establecido, irrumpir en nuevos
territorios; elegir, con sensatez, el término medio entre los extremos.
Considerar, como lo plantea el construccionismo social, que la reali-
dad no se reduce alo que existe sino entender que esta compuesta por
ordenes interrelacionados que conllevan un vasto campo de posibili-
dades. Y el lenguaje, con todas sus variedades, es quiza el mecanismo
mediador por excelencia con el que biolégicamente contamos los seres
humanos, como lo sefiala Humberto Maturana (1995, pp. 19-306).

Una mediacidn, sefiala Tiziano Telleschi (2011), permite alcanzar
algo distinto del propio medio, pone en marcha algo nuevo. Evoca la
idea de ir mas alla del aqui y el ahora. Es crear, establecer y restablecer
lazos, cohesionar experiencias y significados, relacionar significados,
representaciones, valores de diversos contextos. Si entendemos que
“todo esta relacionado con todo”, cualquier cosa es mediacioén de algo
mas. El terreno de las mediaciones est4 en “el entre” (Ambitos de vida,
sujetos, contextos), precisa el autor.

Si entendemos que la paz es el camino, buscar y potenciar las me-
diaciones que la hacen posible se convierten en el objetivo central de
nuestro trabajo porque

172 CONSTRUIR PAZ Y TRASFORMAR CONFLICTOS



[...] las mediaciones deben ser también propiciadas, buscadas, po-
tenciadas como paso intermedio, interlocutor para la trasformacion
pacifica de los conflictos [...] la comunicacidn, el intercambio de
informacioén, el conocimiento de las condiciones, motivos e intereses
de los otros espacios del conflicto se convierte en un vehiculo de
indagacion (Mufoz, et. al., 2005, p.81).

Empoderamiento pacifista

En consonancia con diversos aspectos incluidos en el “giro episte-
moldgico” (intersubjetividad, relacidén entre sujetos, perspectiva
de los participantes, basada en el paradigma de la comunicacioén,
axiologica, para reconstruir competencias humanas...), en este aparta-
do nos planteamos avanzar en una comprension compleja, conflictiva
e imperfecta del empoderamiento pacifista.

Partimos de entender que el poder no es una cosa que se posee sino
un dinamismo que constituye y esta presente en todas las relaciones
humanas, no solo en el ambito politico (Martin-Bard, 1989). El poder
surge en cada relacion. La relaciéon es la que da origen al poder. El po-
der es un bien imprescindible de la vida humana porque hace posible
que las personas alcancen sus objetivos, permite afrontar el miedo que
producen nuestra fragilidad y vulnerabilidad, y posibilita la afirmacién
vital de las personas. Existen tantos tipos de poder como relaciones
se producen socialmente y su construccion es un proceso que se lleva
a cabo a lo largo de toda la vida. Se deriva de la capacidad de ac-
tuar en comun y “persiste mientras los hombres actian en comin”
(Ricoeur, citado en Arendt, 2011, p.13).

Puesto que el hombre es politico por naturaleza ya que “no puede
vivir al margen de la compafiia de sus semejantes” (Arendt, 2011, p.52),
necesita poder para afianzar su identidad, construir el sentido de su
existencia, dar significado a lo que realiza, diferenciarse de la masa, de-
sarrollar sus capacidades (para ser libres, para trascender, para comen-
zar algo nuevo, para construir un pensamiento critico y autbnomo).

INVESTIGACION PARA LA PAZ 173



Los modelos juridico-politicos, aclara Ignacio Martin Baré (1989),
cosifican el poder al considerarlo un objeto del que dispone el estado
para hacer prevalecer las normas y reglas socialmente establecidas.
Desde ese enfoque, el estudio del poder se centra en el anélisis de las
amenazas, la imposicion, la manipulacion, el engafio, el ejercicio de
autoridad, etcétera, bajo el supuesto de que unos son los que mandan
y otros los que obedecen. Pero para trascender ese modelo “objetivo”
del poder y entender de qué manera contribuye al desarrollo de las
personas, es necesario cambiar el foco de atencién. Mas que el domi-
nio o la imposicion, la apuesta pacifica consiste en comprender las
relaciones horizontales que establecen sujetos y grupos para ejercer
y reconstruir capacidades humanas. Al cosificar el poder se niega la
relacion entre las personas y su mundo interior o subjetivo puesto que
en la “cosificacidon”, no solo se hace evidente una deficiencia social sino
una patologia de la razdn, aclara Axel Honneth, ya que “toda cosifica-
cién es un olvido” (Honneth, 2011, p.16).

Pensar el poder como algo que nace y se mantiene en las relaciones
interpersonales implica “plantearlo en términos de los efectos que tiene
sobre los sujetos, dejando abiertas todas las posibilidades en cuanto
a sus modalidades de ejercicio” (Ibafiez, 1982, p.3). El poder, ademas
de limitar, fecunda al sujeto, ademas de explotarlo, lo consolida en
sus capacidades. El poder configura el quehacer de las personas y
los grupos como actores sociales, tiene un caracter eminentemente
productivo y para construirlo como empoderamiento pacifista debe
ser formulado en términos de libertad.

Para que exista una relacién de poder tiene que estar presente cier-
ta forma de libertad, precisa Ibafiez (1982). Cualquier idea de poder
alude a la libertad. Implica considerarlo como algo que constituye,
construye y produce al sujeto, como un modo de accién que fecunda
y enriquece las capacidades de las personas. No puede haber relacio-
nes de poder a menos que los sujetos sean libres. Introducir la idea de
libertad en el concepto mismo del poder es reintroducir al hombre,
individual, Gnico y subjetivo como valor y medida ultima de todas las

174 CONSTRUIR PAZ Y TRASFORMAR CONFLICTOS



cosas. “La libertad y el poder, como el dolor y el placer, no pueden ser
vividos por sustitucién o por delegacidn, el sujeto es la medida inape-
lable de toda apreciacion sobre el particular” (Ibafiez, 1982, p.123). El
efecto que se produce sobre la autonomia del sujeto es lo que permite
decidir si se trata o no de una relacidon de poder porque “en condicio-
nes maximas de informacion es, en definitiva, el propio sujeto quien
constituye el Gltimo patrén con el cual medir si una relacién social ha
mermado o no su autonomia” (Ibafiez, 1982, p.125). Poder y libertad es
el binomio fundamental sobre el que hay que trabajar para avanzar en
la inteleccién del empoderamiento pacifista.

Esta perspectiva del poder relacional como ejercicio de la libertad,
la encontramos también presente en Gandhi cuando aclaraba la im-
portancia de la autonomia para conseguir la independencia politica y
econdémica de la India (Ameglio, 1998). Un gobierno auténomo, seniala
Pietro Ameglio evocando a Gandhi, nace, en primera instancia, de un
trabajo sobre la persona. Es el gobierno de si mismo. Demanda expulsar
la dominacién colonial, occidental y capitalista que hemos introyecta-
do, revertir la obediencia que mantiene vivo el sistema de dominacidn,
liberarse de las propias creencias histéricas y culturales; para construir
comunidades donde la vida, y no otra cosa, sea el eje de la verdad “el
poder esti en la gente y que es confiado momentaneamente a quienes
ella puede elegir como representantes propios” (Ameglio, 1998, p.104).
Por eso, para Gandhi, la accién politica mas radical estriba en promover
la libertad de las personas y la autonomia de las comunidades.

En un sentido similar Lanza del Vasto (1993) plantea como deberia-
mos entender el sentido y alcance de las leyes, independientemente
de la forma como han sido establecidas por los estados. Todo lo que
existe posee su propia ley, y es libre el ser que se rige por su propia
ley. En el caso de los humanos, tenemos ciertos margenes de libertad
y podemos agrandarlos si nos esforzamos en ello “no somos libres, pero
tenemos la libertad de liberarnos” (Del Vasto, 1993, p.18). Puesto que
nuestra naturaleza humana, dada su complejidad, esta cruzada por di-

INVESTIGACION PARA LA PAZ 175



ferentes tipos de leyes, los seres humanos nos vemos en la necesidad de
poner en armonia los distintos niveles de legalidad que nos hacen ser.

De lo sefialado hasta ahora, podemos afirmar entonces que: el
“empoderamiento es un proceso intencional, intersubjetivo y continuo
de conversién de los individuos en sujetos conscientes de si mis-
mos, de las circunstancias y del entorno social, mediante la accién
comprensiva, critica y trasformadora sobre sus propias interaccio-
nes sociales” (Sanchez Pilonieta, 2002, p.41). El poder cambia a las
personas al modificarse la percepcion y valoracidén que tienen de si
mismas y de los demas. Empoderamiento, intersubjetividad y autova-
loracién van de la mano.

Puesto que los seres humanos necesitamos ser reconocidos por
los demas en nuestras capacidades y operaciones personales, aclara
Honneth (2011), cualquier miembro de una sociedad solo se siente y
vive integrado en ella gracias a mecanismos de mutuo reconocimiento.
La invisibilidad, el menosprecio, la deshonra, la marginacién... nie-
gan dicho reconocimiento. Este, tiene como telén de fondo, como
horizonte, no al estado y sus instituciones sino a la “eticidad” de
una comunidad, es decir, las esferas de acciéon donde las inclina-
ciones y normas morales, los intereses y valores, estan fundidos en
formas de interaccién mas o menos institucionalizadas. Y son esas
esferas (no solo las creadas por el estado) las que merecen ser carac-
terizadas normativamente, ya que posibilitan la autodeterminaciéon
individual y son auténticas portadoras de derechos. Quien se percibe
como portador de derechos y constata las restricciones que tiene para
ejercerlos tiene todavia la oportunidad de exigir a la comunidad los
lineamientos de eticidad que requiere para consolidar su autonomia,
hacer crecer el autorrespeto que se merece y hacer efectiva su valia
ante los demas. Puesto que la eticidad es un depdsito de racionalidad
social, el empoderamiento pacifista debe estructurarse en relacién con
las expectativas de amor, justicia y valoracién reconocidas por la co-
munidad politica en la que vive, donde “los sujetos se encuentran en el

176 / CONSTRUIR PAZ Y TRASFORMAR CONFLICTOS



horizonte de expectativas mutuas, como personas morales y para en-
contrar reconocimiento de sus méritos sociales” (Honneth, 2011, p.25).

Otra perspectiva axioldgica, en la que podemos fundamentar tam-
bién el empoderamiento pacifista, esta presente en los planteamientos
que se hacen desde la biopolitica si tomamos en cuenta que la vida es
el eje delaverdad y

[...] se ha vuelto el méas alla de la subjetividad, lo que viene a ex-
ceder los limites del sujeto individual, a arrancarlo del campo de
la experiencia, a dislocar el campo de su conciencia, a vaciar su
interioridad, a tensar violentamente su lenguaje, a reorganizar sus
politicas, a reconfigurar sus modos de produccién (Giorgi & Rodri-
guez, 2007, p.9).

El estado y sus aparatos (juridicos y disciplinarios) gestionan la vida
y las condiciones de vida de la poblacién, aclara Gabriel Giorgi, sin
embargo, lo viviente y la virtualidad que le es inherente, nos hacen
pensar modos alternativos de practicas politicas, éticas y estéticas. La
vida emerge como una expresion de lo inhumano, impersonal, anima-
lizado, monstruoso, conflictivo..., como fuerza que atraviesa cualquier
construcciéon antropoldgica, social, normativa, legal o institucionali-
zada, amenazandolas con su pura potencia de devenir y alteracion.
Esa potencia de vida, sin conceptos ni oposiciones, donde lo diferente
se relaciona con lo diferente, en la que todo se relaciona con todo en
un proceso permanente de auto-eco-organizacion, trasciende cual-
quier constructo humano. La vida, vive del cambio y el devenir, de
autodiferenciarse y es, al mismo tiempo, una diferenciacidon positiva
y productiva.

La vida es vida desnuda, multiplicidad anarquica sin formas ni je-
rarquias, potencia virtual de lo viviente, posibilidad de error y ca-
pacidad de desvio, afirmacion creadora y resistente a los aparatos
juridicos y disciplinarios del biopoder. Vida en permanente exceso
sobre los cuerpos que la empobrecen y traicionan, “vida que emer-

INVESTIGACION PARA LA PAZ ;/ 177



ge como umbral de extrafieza y anomalia respecto de los modos
normativos de lo individual y de lo humano” (Giorgi, 2007, p.12).
No existe otro punto de apoyo de resistencia al poder politico que
el que se encuentra en la relaciéon de uno consigo mismo. El cuerpo, el
sexo, la enfermedad... son instancias para ejercer el poder que nos
otorga la propia vida.

Se trata, entonces, de pensar y de inventar los modos en que nues-
tras subjetividades, nuestras “formas de vida” expresan, sin reducirla,
esa pura potencia, esa “pura inmanencia” de una vida [...] mas alla
de nuestras identidades y del “individuo” [...] No se trata de la vida de
alguien sino un flujo de la pura vida, despojada de su suporte humano
(Giorgi, 2007, p.16).

Ese empoderamiento enraizado en la pura vida tendra que afianzarse
en relacién a: el poder disciplinario que inscribe en el cuerpo sus exi-
gencias de poder, la “naturalizacién” de las imposiciones que se hacen
fundamentindose en discursos cientificos, las condiciones materiales
que estan a disposicion de los sujetos, los saberes especializados, las
ideologias y creencias que quieren imponerse como verdades; asi como
respecto de las amenazas, condicionamientos o castigos que pretenden
doblegar la voluntad de la persona.

Y respecto de los actores de un conflicto que pretenden trasformar
sus diferencias de modo pacifico, el empoderamiento les demanda
revalorizar: sus metas, lo que se quiere o necesita y el modo de conse-
guirlo, las alternativas que tienen a su alcance, las habilidades con las
que cuentan, los recursos que poseen, las estrategias que utilizan para
tomar decisiones porque

[...] los saberes y los mecanismos con los que se dota a los sujetos
para que se conozcan a si mismos, proporcionan una serie de ca-
tegorias y de formas de subjetivarse u objetivarse, que facilitan la
instalacion del poder dentro de la propia subjetividad. Rectifico: no
es que el poder se “instale” en la propia subjetividad sino que “la
constituye” (Ibafiez, 2001, p.129)

178 / CONSTRUIR PAZ Y TRASFORMAR CONFLICTOS



Recapitulando. La solidaridad intelectual y moral a la que nos invita
la Unesco para construir paz no puede ser planteada como tnica y
universal. Dada la diversidad bioldgica, socio-cultural y lingiiistica que
nos constituye como especie tenemos un sinntimero de capacidades
para hacer las paces, asf, en plural. Por ello, una clave para avanzar en
dicha solidaridad es enriquecer los conceptos, dotarlos de nuevos y
més amplios significados, reelaborarlos de manera colectiva, acotarlos
cuando sea necesario, no separarlos de las emociones y los valores,
asi como desmantelar todas aquellas verdades que hemos establecido
como absolutas y que nos impiden la interaccidon constructiva con los
demas. Tales son, entre otras, las propuestas que hacen los autores
revisados en este capitulo: trascender el “realismo”, la “objetividad” o
“la cosificacién” de la ciencia convencional; reconocer que Somos noso-
tros los que con nuestras limitadas capacidades construimos las cosas de
las que esta hecha la realidad; y que nuestras teorias, modelos, paradig-
mas o conceptos, etcétera son tan solo metaforas que hemos inventado
para poder entendernos. En eso quizi estriba la solidaridad intelectual
y moral de la humanidad.

INVESTIGACION PARA LA PAZ ;/ 179





