
Contexto



20

El mundo
El año de 1968 no significó un cambio de trayecto-
ria de la sociedad, pero todo indica que marcó un 
hito en el mundo universitario.

Aunque los movimientos estudiantiles del 
momento tenían diversas causas, dice Eric Hobs-
bawm, fueron revolucionarios “tanto en el viejo 
sentido utópico de búsqueda de un cambio perma-
nente de valores, de una sociedad nueva y perfecta, 
como en el sentido operativo de procurar alcanzar-
lo mediante la acción en las calles y en las barrica-
das, con bombas y emboscadas en las montañas”. 
Además, estos movimientos se convirtieron en un 
fenómeno global “no sólo porque la ideología de la 
tradición revolucionaria, de 1789 a 1917, era uni-
versal e internacionalista […] sino porque el mun-
do en el que vivían los ideólogos estudiantiles era 
realmente global”. Para subrayar esta caracterís-
tica, Hobsbawm evoca el efecto de la circulación 
de información, ideas y personas en la percep- 
ción del mundo, que ejemplifica con el concepto  



21

“aldea global” de Marshall McLuhan, “otro nombre 
de moda en los sesenta”.1

Otro año clave de este periodo fue 1973, que 
marcó el comienzo de una crisis económica mun-
dial al cuadruplicarse los precios del petróleo, es-
tancarse el crecimiento económico y aumentar la 
inflación en el mismo periodo. Esta crisis duró dos 
décadas, con su apogeo en los años ochenta, y se-
ñaló el comienzo del declive de las economías más 
poderosas de ese momento: la Unión Soviética, de-
rrumbada a finales de los ochenta, y Estados Uni-
dos, que atravesó dificultades significativas, pero 
conserva hasta hoy gran parte de su poder.

Dos acontecimientos, aparte del anterior, ca-
racterizaron esa época: la derrota de Estados Uni-
dos en Vietnam (1975), que mostró su progresivo 
aislamiento pues ninguno de sus aliados lo apo- 
yó en ese conflicto, y la guerra del Yom Kippur 
(1973) entre Israel y una coalición de países ára-
bes, liderados por Egipto y Siria, que ya había dado 
señales de ese aislamiento, pues sólo Portugal per-

1  Eric Hobsbawm, Historia del siglo xx, Barcelona, Crítica, 2003, p. 445.



22

mitió el uso de sus bases aéreas para los aviones 
estadounidenses que iban a respaldar a Israel.

Estos sucesos no alteraron el equilibrio propio 
de la Guerra fría, aunque de 1974 a 1979 hubo va-
rias revoluciones, sobre todo en África, que facili-
taron a la Unión Soviética instalar bases militares 
en los países afines a su ideología. Por eso, a este 
periodo se le conoce como “la segunda guerra fría”.

México
Los años sesenta del siglo xx trajeron el comienzo 
del fin de la Revolución mexicana, no sólo porque 
las reivindicaciones sociales que ésta propició co-
menzaron a debilitarse, sino también porque su 
potencial movilizador e ideológico mostró signos 
de agotamiento, con su punto más bajo en el sexe- 
nio de Gustavo Díaz Ordaz, junto con el robus- 
tecimiento de los sectores sociales dominantes en 
lo económico, a los que se sumaron los integrantes 
de la llamada “familia revolucionaria” por medio 
de una corrupción sin control, con una sociedad 
que no tenía manera de regularla en ausencia de 
la democracia; todo ello sostenido, además, por un 



23

creciente déficit del gobierno, que captaba recur-
sos internos menores al 10 por ciento del producto 
interno bruto (pib) (en 1966, por ejemplo, el 32 por 
ciento de la inversión pública se financió con re-
cursos externos) y por los reducidos costos de pro-
ducción, pues era barata la mano de obra, así como 
los insumos y servicios en propiedad de un Esta-
do que se mantuvo fuerte por medio de mayores 
controles sindicales y, en algunos casos, al acudir 
a la represión, como lo hizo con los movimientos 
de los ferrocarrileros y los médicos en esos años, y 
la intervención del Ejército en los conflictos agra-
rios. En síntesis, la sociedad estaba fracturada, aun 
cuando en ese tiempo hubo cierta redistribución 
del ingreso que benefició a algunos sectores me-
dios, sin que se abatiera la desigualdad.2

2  Cf. Sergio Zermeño, México una democracia utópica, Siglo xxi, México, 
1978, pp. 89–91; Soledad Loaeza, “Modernización autoritaria a la sombra 
de la superpotencia 1944–1968”, en Nueva historia general de México, El 
Colegio de México, México, 2010, pp. 684–690; Héctor Aguilar Camín 
y Lorenzo Meyer, A la sombra de la Revolución mexicana, Cal y Arena, 
México, 1989, p. 223; y Américo Saldívar, “Una década de crisis y luchas 
(1969–1978), en Enrique Semo (coord.), México un pueblo en la historia, 
Nueva Imagen/Universidad Autónoma de Puebla, tomo 4, p. 169.



24

El movimiento estudiantil del verano de 1968 
interrumpió la supuesta paz social del país, en un 
momento que parecía ideal para exhibirla ante el 
mundo por la celebración de las Olimpiadas en 
México. Ahora protestaban los sectores sociales 
medios más ilustrados en el centro del poder: los 
estudiantes y profesores universitarios.

Como sostiene Sergio Zermeño en su libro so-
bre el movimiento estudiantil del 68, las causas 
profundas de esta sacudida se pueden resumir en 
la incapacidad del régimen para “incorporar y re-
presentar” las necesidades de los sectores sociales 
emergentes, en particular de las clases medias que 
habían crecido en los últimos años (en 1963, éstas 
ya recibían 56 por ciento del pib),3 el deterioro de 
las relaciones entre la universidad y el Estado, el 
ya mencionado debilitamiento del modelo cultural 
surgido a partir de la Revolución, y la percepción 
de los sectores más sensibles a la situación social 

3  Soledad Loaeza, op. cit., p. 684.



25

de un desplazamiento de la acción estatal hacia las 
clases dominantes.4

La represión que sufrieron los estudiantes el 2 
de octubre de 1968 “abre el paréntesis de un país 
que perdió la confianza en la bondad de su presen-
te, que dejó de celebrar y consolidar sus logros y 
milagros para empezar a toparse […] con sus insu-
ficiencias […] sus fracasos y sus miserias”.5 Tanto 
así que, a partir de esa fecha, México presenció la 
conformación de la guerrilla urbana y la multi-
plicación de organizaciones populares de diverso 
tipo, entre ellas un sindicalismo independiente.6

El 1 de diciembre de 1970, Luis Echeverría 
Álvarez tomó posesión de la presidencia de la re-
pública. El “monólogo institucional” se había roto 
hacía dos años, por lo que el presidente procla-
maba orientarse a “la apertura y el diálogo”, aun-
que estas actitudes se limitaron a algunos aban-

4  Cf. Sergio Zermeño, op. cit., p. 55–88.
5  Héctor Aguilar Camín y Lorenzo Meyer, op. cit., p. 241.
6  Cf. Jorge Alonso Sánchez, “Reseña de Sergio Zermeño (2018). Ensa-
yos amargos sobre mi país. Del 68 al nuevo régimen, cincuenta años de 
ilusiones. Las improntas de los movimientos del 68”, en faia, vol. 7, núm. 
31, 2018.



26

derados de las clases medias e intelectuales más o  
menos críticos7 y algunas de las universidades pú-
blicas, porque, según Enrique Krauze, Echeverría 
tenía “la obsesión” por “lavar sus considerables cul-
pas en la matanza del 68”, y una de sus prioridades 
era atraer a los universitarios a su causa. Por ejem-
plo, el subsidio a la Universidad Nacional Autónoma 
de México (unam) aumentó 1,688 por ciento entre 
1968 y 1978, aunque la inflación fue de 235 por 
ciento durante esos años.8 A esto podemos agregar 
la fundación de la Universidad Autónoma Metropo-
litana (uam), que comenzó a funcionar en 1974, una 
iniciativa del mismo presidente de la república.9 

Las contrapartes fueron la Guerra sucia, la “re-
belión empresarial y […] la paulatina organización 
de grupos y capitales que hasta ese momento ha-
bían vivido satisfechos con la simbiosis de los años 

7  Héctor Aguilar Camín y Lorenzo Meyer, op. cit., p. 248.
8  Gabriel Zaid, “Hinchadas de administración”, en Letras Libres, julio 
de 2010, p. 25.
9  Cf. “uam: Historia y Vida 1974–1997”, en https://www.uam.mx/sah/
hyv-94/HyVHtml/hyv00001.html 

https://archivohistorico.uam.mx/hyv-94/HyVHtml/hyv00001.html
https://archivohistorico.uam.mx/hyv-94/HyVHtml/hyv00001.html


27

del […] desarrollo estabilizador”, que también llegó 
a su fin en esta época.10

El 10 de junio de 1971, un grupo paramilitar 
organizado en secreto desde el gobierno, los Halco-
nes, disolvió a tiros una manifestación estudiantil 
en la Ciudad de México. Echeverría prometió justi-
cia y destituyó a varios funcionarios, entre ellos al 
regente de la ciudad. Sin embargo, el crimen que-
dó impune. En ese entonces, la guerrilla rural ya  
estaba activa y comenzaban a organizarse los di-
versos grupos que constituirían la guerrilla urba-
na; todos ellos calificados por el gobierno como 
delincuentes comunes y caracterizados en el iv In-
forme del presidente Echeverría como 

cobardes terroristas […] surgidos de hogares 
generalmente en proceso de disolución, crea-
dos en un ambiente de irresponsabilidad fami-
liar, víctimas de la falta de coordinación entre 
padres y maestros, mayoritariamente niños 

10  Héctor Aguilar Camín, “El sistema político mexicano 1940–1984”, en 
“México en la cultura”, Siempre!, núm. 1634, 17 de octubre de 1984, p. 37.



28

que fueron de lento aprendizaje; adolescen-
tes con un mayor grado de inadaptación en la 
generalidad, con inclinación precoz al uso de 
estupefacientes en sus grupos con una notable 
propensión a la promiscuidad sexual y con un 
alto grado de homosexualidad masculina y fe-
menina; víctimas de la violencia.11

La realidad es que se trataba de campesinos lidera-
dos por maestros rurales, cuyos ejemplos paradig-
máticos fueron Genaro Vázquez y Lucio Cabañas, 
o jóvenes de clase media, algunos con estudios 
universitarios, como Ignacio Salas Obregón o Ig-
nacio Olivares Torres, y otros que provenían de los 
grupos de izquierda de la época como la Liga Es-
partaco.

El auge de estos movimientos se dio entre 1970 
y 1973, cuando se multiplicaron los secuestros y 
asaltos bancarios, pero sin concitar un apoyo so-
cial amplio, por lo que en 1976 la mayoría de los  

11  Luis Echeverría Álvarez, Informes presidenciales, “iv Informe de Go-
bierno”, Cámara de Diputados, en https://www.diputados.gob.mx/sedia/
sia/re/RE-ISS-09-06-14.pdf, p. 180.

https://www.diputados.gob.mx/sedia/sia/re/RE-ISS-09-06-14.pdf
https://www.diputados.gob.mx/sedia/sia/re/RE-ISS-09-06-14.pdf


29

activistas de las organizaciones clandestinas esta-
ban muertos, desaparecidos o presos.

A partir de entonces, los partidos políticos y el 
movimiento sindical fueron quienes aglutinaron 
las luchas sociales, aunque ello no significó que el 
gobierno cediera en sus afanes por seguir contro-
lando el sistema político pues, por ejemplo, desde 
1964 hasta 1978 ningún nuevo partido logró obte-
ner su registro, y los intentos de conformar sindi-
catos independientes fueron reprimidos.12

Por su parte, el sector empresarial buscó cómo 
expresar y defender mejor sus posiciones, en con-
creto por medio de la fundación, en mayo de 1975, 
del Consejo Coordinador Empresarial (cce), que 
sostenía, por ejemplo, la preponderancia de la in-
versión privada frente a un Estado promotor de po-
líticas proteccionistas y empresas ineficientes que 
impedía el desarrollo del país.13

12  Cf. Américo Saldívar, op. cit., pp. 177, 190–192 y 201.
13  Cf. Ibid., p. 188



30

Guadalajara
En esos años, la zona metropolitana de Guada-
lajara (en ese momento Guadalajara, Zapopan y 
Tlaquepaque) conglomeraba la mayor parte de los 
habitantes de Jalisco. En 1970, por ejemplo, 50 por 
ciento de los habitantes de Jalisco vivían en esa 
zona, mientras que el crecimiento de la población 
del resto del estado estaba estancado. Ninguna 
ciudad de la región de Los Altos llegaba a los 60 
mil habitantes, y en el norte del estado sólo Autlán 
sobrepasaba los 10 mil habitantes.

El papel de Guadalajara como polo de la re-
gión fue subrayado por los fundadores del iteso: 
“la situación topográfica de Guadalajara la hace 
el centro de tributación geográfica de otros es-
tados: Baja California, Sonora, Sinaloa, Nayarit, 
Colima, Aguascalientes, Zacatecas, Michoacán, 
Guanajuato”.14

14  Comité Académico del grupo Pro–Instituto Tecnológico y de Estu-
dios Superiores de Guadalajara, “Consideraciones generales para la fun-
dación del Instituto Tecnológico y de Estudios Superiores de Occidente”, 
junio de 1957, p. 4. Al final del documento está lo siguiente: “itesg, Co-
mité Académico”.



31

Guadalajara, por otra parte, se había beneficia-
do con el estancamiento o la franca caída de otras 
capitales de los estados vecinos: la ya antigua dis-
minución de la importancia de Guanajuato y Zaca-
tecas; la ruina de Morelia a causa de la Revolución; 
el estancamiento de Colima y Aguascalientes; y la 
lentitud del crecimiento de Tepic.

Además, a pesar de los esfuerzos descentrali-
zadores del gobierno federal, la Ciudad de México 
seguía concentrando los capitales, el presupuesto 
gubernamental, la manufactura, los servicios de 
salud y los educativos.15

En 1967, Guadalajara tenía más estudiantes 
universitarios que Monterrey gracias a la Universi-
dad de Guadalajara, que había pasado de 4,500 es-
tudiantes en 1957 a 23,500 en 1967; 32 por ciento 
de los cuales provenían de los estados del Pacífico y 
20 por ciento del resto de Jalisco, aunque el número 
de los profesores era insuficiente, pues la universi-

15  Cf. Héléne Rivière d’Arc, Guadalajara y su región, Secretaría de Educa-
ción Pública, 1973, pp. 70–114; y Carlos Alba Vega y Dirk Kruijt, Los empre-
sarios y la industria de Guadalajara, El Colegio de Jalisco, 1988, pp. 63–67.



32

dad sólo tenía 153 académicos de planta, ya que la 
mayoría (1,288) tenía otro empleo.16

El movimiento estudiantil del año siguiente no 
tuvo eco entre los jóvenes de Guadalajara, y aunque 
algunos intentaron protestar, fueron desalentados 
a hacerlo, pero a principios de los años setenta la 
radicalización de estudiantes universitarios como 
de jóvenes de las clases populares (en particular en 
el barrio de San Andrés) los lanzó a la clandestini-
dad y, por consiguiente, a la guerrilla urbana.

Por otra parte, los empresarios, igual que en 
Monterrey, sospecharon que Echeverría estaba 
implicado en la muerte no tanto de los guerrille-
ros, que fueron duramente reprimidos, sino de 
Fernando Aranguren, que “estaba aglutinando en 
torno suyo a un buen número de empresarios”, y 
de Carlos Ramírez Ladewig, líder ideológico de la 
Federación de Estudiantes de Guadalajara (feg), 
que agrupaba a los alumnos de la Universidad de 
Guadalajara. Esta percepción tuvo su “punto final” 
con un comentario de Raúl Urrea, presidente en ese 

16  Cf. Guadalajara y su región, op. cit., p. 149.



33

momento del Consejo de Directores de iteso, ac: 
“Nuestras relaciones con el gobierno son excelen-
tes […] Sé que en el resto de la república el sector 
privado tiene algunas quejas serias contra la admi-
nistración, pero aquí en Jalisco no ocurre nada de 
eso. En este aspecto nosotros somos una isla”.17

Por último, Jalisco se singularizó por mante-
nerse, a pesar del impacto que tuvo la guerrilla ur-
bana en Guadalajara, en “el mismo tipo de relacio-
nes económicas y políticas que forjó a lo largo de 50 
años”, es decir, entre 1930 y 1980.18

La Iglesia 
La Iglesia católica hablaba de bien común, parti-
cipación, responsabilidad, dignidad humana y jus-
ticia en el mundo a partir de la encíclica Mater et 
magistra de Juan xxiii (1961), temas acentuados en 
la encíclica Populorum progressio (1967) y la carta 

17  Fernando M. González González y Carlos Alba Vega, Cúpulas empre-
sariales y poderes regionales en Jalisco, Universidad de Guadalajara, 1989, 
pp. 68 y 77.
18  Ibid., p. 92.



34

apostólica Octogesima adveniens (1971) de Paulo vi, 
el sínodo de los obispos en este último año, y en 
América Latina la celebración de la ii Conferencia 
General del Consejo Episcopal Latinoamericano 
(Celam), que tuvo lugar en Medellín en 1968.

Las expectativas respecto a esta reunión, una 
especie de adaptación al Concilio Vaticano ii de la 
Iglesia en América Latina, se vieron reforzadas por 
la presencia de Paulo vi quien, además, subrayó el 
compromiso que debían asumir los católicos “para 
promover la justicia social, para amar y defender a 
los pobres”, aunque puntualizó: “no hemos de po-
ner nuestra confianza en la violencia ni en la revo-
lución”. Estas palabras, más las intervenciones de 
algunos obispos, entre ellos Samuel Ruiz, obispo 
de San Cristóbal de las Casas, condujeron a unos 
documentos finales que hablaban de “liberar a  
todos los hombres de todas las esclavitudes a las 
que los tiene sujetos el pecado, la ignorancia, el 
hambre, la miseria y la opresión”.19

19  Cf. Enrique Dusssel, Desintegración de la cristiandad colonial y libera-
ción, Sígueme, Salamanca, 1978, pp. 71–72.



35

Respecto a las universidades, un año antes los 
obispos organizaron un seminario y un encuentro 
episcopal sobre la misión de la universidad católica 
en América Latina, ambos en Buga, Colombia.

En los documentos finales, encontramos ele-
mentos que iluminarán la actuación del iteso en la 
época que narramos, de los que sobresalen:

• Las tareas educativas “convergen en la libe-
ración de las energías creadoras de toda la per-
sona humana, de un pueblo que en su mayoría 
está aún en una situación de dependencia eco-
nómica, política y cultural, sometido a la arbi-
trariedad de grupos e intereses”.
• “La universidad es conciencia del proceso his-
tórico, donde se hace presente el pasado en la 
creación de nuevas formas de cultura”.
• La universidad “debe gozar de una recta auto-
nomía institucional con la consecuente libertad 
de investigación, expresión y diálogo de las di-
versas corrientes del pensamiento”.
• La pastoral universitaria, por tanto, necesita 
realizar en la universidad un esfuerzo por “re-
crear una comunidad viviente y encarnada” que 



36

asuma las preocupaciones y las aspiraciones  
de los universitarios, para lo cual se valdrá de 
“todas las formas de presentación del Verbo” 
para ligar “vida, palabra y culto” entre quienes 
forman la comunidad universitaria.

Estas maneras de expresarse son el fermento de 
la teología de la liberación, que pasó de conce- 
bir la situación latinoamericana a la luz de la teo-
ría que postulaba el arribo— si no próximo sí se-
guro— del desarrollo, para asumir la visión de la 
teoría de la dependencia, cuya premisa era que el 
subdesarrollo latinoamericano se debía a la exac-
ción de la riqueza que realizaban los países más 
desarrollados. Es decir, esta nueva manera de con-
cebir la teología significó una ruptura, que pode-
mos resumir así:

• La dependencia entiende el subdesarrollo como 
el subproducto histórico del desarrollo de otros 
países y postula la inviabilidad del desarrollo la-
tinoamericano dentro del sistema capitalista.
• La liberación se orienta hacia una sociedad en 
la que las mujeres y los hombres se liberan de 



37

toda servidumbre y se convierten en sujetos de la  
historia.
• La Iglesia se ubica de forma distinta ante la 
situación de miseria, opresión y alienación por-
que configura una auténtica opción política.
• Esta opción enfatizaría el apremio del Evange-
lio en favor de los oprimidos y evitaría el riesgo 
de una evaporación de la fe ante las deficiencias 
teológico–pastorales y eclesiales.20

Ahora bien, no todos los actores eclesiásticos  
pensaban así. Los obispos y el clero estaban divi-
didos. Algunos apoyaban la llamada “doctrina de 
seguridad nacional”, que “es una especie de teolo-
gía puesto que se refiere […] a los principios cristia-
nos; invoca la defensa de la civilización cristiana y 
apela al integrismo y al tradicionalismo católico”;21 
mientras otros se afiliaron a la teología de la libera-

20  Cf. Jesús Vergara Aceves, Teología desde el contexto de la liberación. 
i. Estudio textual. 1 Gustavo Gutiérrez. La ruptura con la teología actual, 
Estudios Sociales, México, 1979, p. 49.
21  Jean Meyer, Historia de los cristianos en América Latina. Siglos xix y 
xx, Vuelta, México, 1989, p. 315.



38

ción y coincidían en comprometerse con un cambio 
social mediante la política, como ya lo decíamos.  
Así, explicitaron los obispos mexicanos en 1973: 

Sólo mediante una acción social conjunta pue-
den lograrse tanto la fuerza como la eficacia re-
querida para hacer ver y para convencer de la 
necesidad y de la posibilidad de cambio hacia 
mejores maneras de organizar y relacionar a los  
hombres. Esto reclama la acción política en sen-
tido estricto, esto es, aquélla que lucha por la 
adquisición y el ejercicio del poder para lograr 
estructuras más justas y conforme al plan de 
Dios.22

Esta postura se debilitó con el paso de los años. 
Por ejemplo, en el iv Sínodo, realizado en Roma 
de septiembre a octubre de 1974, no se emitió 
un documento final por la oposición de los grupos 
conservadores a un texto propuesto por los obis- 

22  Conferencia del Episcopado Mexicano, El compromiso cristiano ante 
las opciones sociales y la política, Señal, México, 18 de octubre de 1973, 
núm. 94.



39

pos del Tercer mundo. Sólo se aceptó un mensaje 
sobre los derechos humanos.

En el mismo sínodo, algunos obispos latinoa-
mericanos, encabezados por el colombiano Alfonso 
López Trujillo, rechazaron “una relectura política 
de la revelación y un peligroso vaciamiento del 
contenido del Evangelio” que, según ellos, impul-
saba la teología de la liberación.23

El papa Paulo vi no suscribió esta postura. En la 
exhortación apostólica Evangelli nuntiandi, afirmó: 
“la iglesia […] tiene el deber de anunciar la libera-
ción a millones de seres humanos […] el deber de 
ayudar a que nazca esa liberación”.24

Sin embargo, la tendencia opuesta se consolidó, 
y en el Sínodo de 1977 “el clima no fue de anuncio 
[…] de esperanza; fue más bien de distinciones, de 
negaciones, de condenaciones. La Iglesia latinoa-
mericana mostraba otro rostro. Se llegó a decir […] 
que en Medellín la teología de la liberación se im-

23  Cf. Enrique Dussel, De Medellín a Puebla. Una década de sangre y 
esperanza 1968–1979, Edicol/Centro de Estudios Ecuménicos, México, 
1979, p. 261.
24  Paulo VI, Evangelli nuntiandi, en https://bit.ly/3IThBsr, núm. 30.

https://bit.ly/3IThBsr


40

puso […] y sirvió de medio para que muchos sacer-
dotes y laicos empuñaran las armas en países del 
continente”.25

Con todo, la teología de la liberación se situó 
en un horizonte más amplio, con la aceptación 
del reto que le plantean las ciencias sociales del 
momento, sobre todo la puesta en tela de juicio 
de las afirmaciones tradicionales de la teología al 
distinguir el origen de las exigencias de la fe y 
el origen de las ideologías religiosas asumidas en 
función de una estructura sociopolítica determi-
nada.26

La Compañía de Jesús
Lo mismo que la Iglesia, los jesuitas habían vuelto 
su mirada hacia lo social poco después de la Segun-
da Guerra Mundial.

25  Enrique Dussel, De Medellín a Puebla, op. cit., p. 264. 
26  Cf. Jesús Vergara Aceves, op. cit., p. 9.



41

En 1947, el padre Juan Bautista Janssens, supe-
rior general de los jesuitas, envió una carta dirigi-
da a los provinciales de la orden, que decía: 

Nos preocupamos poco de las masas de las que 
casi nadie se preocupa. ¿No son particular-
mente aplicables a este tipo de apostolado los 
criterios de nuestro Santo Padre Ignacio sobre 
la selección de ministerios? ¿Dónde hay mayor 
necesidad, dónde mayor pobreza, dónde está 
el mayor peligro para toda la Iglesia católica y 
para toda forma de vida cristiana, sino en este 
proletariado ya ateo, o encaminado al menos 
hacia el ateísmo?
[…]
Se puede y se debe preguntar si, con el paso del 
tiempo, no nos hemos alejado progresivamente 
de los que más lo necesitan, para dirigirnos a 
los que tienen menos necesidad [...] ¿Dónde hay 
comunidades de hermanos nuestros que llevan 
una vida como la de los pobres y trabajan en ese 



42

tipo de ministerios de mayor abnegación entre 
los trabajadores?27

En 1949, el padre Janssens promulgó la Instrucción 
sobre el apostolado social. A su juicio, la Segunda 
Guerra Mundial había impedido que las directri-
ces sociales de las Congregaciones Generales 28 
y 29 se cumplieran “de una manera ordenada y 
constante”, y por ello insistía en la conformación 
de Centros de Investigación y Acción Social (cias), 
a fin de “enseñar la doctrina social en sus aspec- 
tos teóricos y prácticos, especialmente a los sacer-
dotes, los seglares cultos, y a los trabajadores mejor 
preparados, y para ayudarles con asesoramiento y 
dirección”.

Estas dos intervenciones del superior general 
de los jesuitas no han sido mencionadas con fre-
cuencia, sin embargo, tuvieron una gran influencia 
en no sólo el apostolado jesuita en general, incluso  
en los colegios y las universidades jesuitas, sobre 
todo en América Latina, donde empezaban a des-

27  Acta Romana 11:3, 1947, p. 326, núm. 8.



43

puntar las instituciones de educación superior 
confiadas a la Compañía de Jesús.

Esta influencia es notoria en el iteso, fundado 
en 1957, ocho años después de la instrucción del 
padre Janssens, aunque hablamos de un sustrato 
difícil de percibir para cualquier observador, pero 
aparece cuando vamos al fondo, por ejemplo, de la 
creación de dependencias, carreras y actuaciones 
concretas, como lo veremos más adelante.

La Compañía de Jesús tuvo su propia adaptación 
al Concilio Vaticano ii en la Congregación Gene-
ral xxi, convocada a la muerte del padre Janssens, 
en la que además se eligió al padre Pedro Arrupe 
como superior general de la orden.

En los dos periodos en que estuvo reunida, el 
primero del 7 de mayo de 1965, cuando aún fal-
taban siete meses para la conclusión del Concilio, 
al 15 de julio de 1965, y el segundo del 8 de sep-
tiembre al 17 de noviembre de 1966, el ánimo era 
de una revisión de cada aspecto de la vida de los je-
suitas, iluminada por la profunda transformación 
social y cultural, aunque, como lo expresó Arrupe, 
la mayor preocupación era que las divisiones entre 
los jesuitas más conservadores y quienes ansia- 



44

ban una renovación a profundidad pudieran dañar 
la unión de los ánimos en la Compañía. 

Algunos de los aportes de la Congregación Ge-
neral xxi fueron los de una mayor apertura al mun-
do, puesto que “la fe cristiana no aparta de la edi-
ficación del mundo”, y la misma fe debe conducir  
“a un auténtico amor práctico y social del prójimo”; 
una reforma a fondo de la formación y el gobierno 
de la orden, pero principalmente de las tareas de 
los jesuitas, ya que “nuestros trabajos no han ren-
dido lo esperado, en gran parte por una adaptación 
menor de la que fuera menester dado el cambio de 
condiciones de nuestros tiempos [que] están pi-
diendo una revisión de la selección y promoción de 
nuestros ministerios”.28

Elegido Pedro Arrupe, s.j., como superior ge-
neral, promovió una reunión de todos los cias  
de América Latina en julio de 1966. Allí declaró 
que su objetivo fundamental era el mismo que el 
de todo el apostolado social: “la transformación de 

28  Cf. Congregación General xxxi. Documentos, hechos y dichos, Zarago-
za, 1966, decretos 1, 3, 21 y 41 al 45.



45

la mentalidad y las estructuras sociales en un sen- 
tido de justicia social”. En la carta sobre el apos-
tolado social en América Latina, escrita el 12 de 
diciembre de 1966 y dirigida a los provinciales, 
Arrupe reflexionó sobre los conflictos sociales de 
Latinoamérica provocados por las estructuras so-
cioeconómicas injustas y la toma de postura que 
esperaba de la misma Compañía:

La insuficiencia intrínseca de algunas de las 
estructuras fundamentales vigentes para esta-
blecer un orden social justo se traduce en una 
insuficiencia global del sistema vigente, que 
está en desacuerdo con el Evangelio. De aquí  
se sigue la obligación moral de la Compañía de 
repensar todos sus ministerios y apostolados y 
de analizar si realmente responden a los requi-
sitos de la urgencia y prevalencia de la justicia y 
aun de la equidad social.

Un momento crucial fue la reunión de Arrupe con 
los provinciales de América Latina en Río de Janei-
ro, en mayo de 1968, en la que reflexionaron sobre 
el aporte de los jesuitas ante el problema social de 



46

los pueblos latinoamericanos a la luz de las exigen-
cias que planteaban el Concilio Vaticano ii, la carta 
sobre el apostolado social en América Latina y la 
encíclica Populorum progressio.

Las conclusiones de este encuentro están en la 
llamada Carta de Río, en la que Arrupe y los pro-
vinciales latinoamericanos propusieron “dar a este 
problema una prioridad absoluta”, de manera que 
“en toda nuestra acción, nuestra meta debe ser la 
liberación del hombre de cualquier forma de servi-
dumbre que lo oprima”. Ahí mismo expresaron sus 
deseos de que 

todos nuestros esfuerzos confluyan hacia la 
construcción de una sociedad, en la que el pue- 
blo sea integrado con todos sus derechos de 
igualdad y libertad, no solamente políticos, 
sino también económicos, culturales y reli-
giosos [para] promover “las transformaciones  
audaces que renuevan radicalmente las estruc-



47

turas” (Populorum progressio, 32), como único 
medio de promover la paz social.29

Los siguientes años fueron difíciles. La división 
prevista por Arrupe se hizo presente en muchas 
provincias, pero poco a poco se remontó, hasta 
configurar la formulación de su misión en 1975: 
“el servicio de la fe y la promoción de la justicia”.30 
Muestra de ello es el discurso, pronunciado el 1 
de agosto de 1973, del padre Pedro Arrupe a los 
exalumnos de los jesuitas, en el que afirmaba:

Ante todo, hemos de superar toda aparente 
oposición, o incluso simple separación, entre el 
imperativo humano e histórico de promoción 
de la justicia y la actitud religiosa respecto a 
Dios, que se concreta en la misión de la Iglesia 
de predicar el Evangelio y de llevar la salvación 

29  Cf. Gabriel Mendoza, “El apostolado social de los jesuitas en Méxi-
co”, en Xipe Totek, vol. 1, núm. 115, 31 de julio de 2021.
30  Congregación General xxxii de la Compañía de Jesús, Razón y Fe, Ma-
drid, 1975, “Decreto 4. Nuestra misión hoy: servicio de la fe y promoción 
de la justicia”, pp. 61–105. Cuando era rector del iteso, Xavier Scheifler 
participó en la comisión redactora de este decreto.



48

integral a los hombres. Ciertamente no se ago-
ta la misión de la Iglesia en la promoción de la 
justicia aquí en la tierra, pero esa promoción es 
uno de sus elementos constitutivos.31

Los jesuitas de México no fueron ajenos a los cam-
bios. En esos años se cerraron dos colegios: el 
Patria, en la Ciudad de México, y el Instituto Re-
gional, en Chihuahua; asimismo, se abrieron las 
comunidades llamadas de “inserción” en comu-
nidades rurales y barrios populares; se modificó 
de raíz la formación de los futuros sacerdotes y se 
impulsaron con mayor énfasis las obras enfocadas 
en los sectores más pobres; todo ello sin abandonar 
las dedicadas a la educación formal, aunque dismi-
nuyó el número de sujetos enviados a trabajar en 
las universidades y los colegios.

En síntesis, la Iglesia, en particular la jerárqui-
ca, se dio cuenta de su rezago frente al mundo. En 
la constitución pastoral Gaudium et spes, se acercó 

31  Pedro Arrupe, Hombres para los demás, alocución a la Asociación 
de Antiguos Alumnos de la Compañía de Jesús, Valencia, 1 de agosto de 
1973, núm. 38.



49

a un horizonte nuevo, muchas veces incomprensi-
ble para el que tenía fe. La intención era evangeli-
zar todos los ambientes, influir desde dentro, cues-
tionar la forma de encarnar el Evangelio, lo que  
repercutió en la crítica de las mediaciones humanas, 
pero también llevaba a revisar las nociones teoló-
gicas tradicionales, lo que condujo a un cambio de 
horizonte: la salvación también está presente en el 
mundo y éste tiene algo que decirle a la Iglesia.32

La Compañía de Jesús, por su parte, vivió tam-
bién tiempos de renovación. En México, los jesui-
tas experimentaron un notable desplazamiento, 
como vimos, hacia los ambientes populares, pero 
también pasaron por la deserción de algunos de sus 
miembros. Se trató, según la historiadora María 
Luisa Aspe Armella, “de una crisis de larga dura-
ción […] consistente en el desdibujamiento de sus 
identidades institucionales y religiosa”.33

32  Jesús Vergara Aceves, op. cit., p. 31.
33  María Luisa Aspe Armella, “Las repercusiones del Concilio y de la 
apertura de la Iglesia y de la Compañía al mundo, en la Provincia Mexica-
na de la Compañía de Jesús (Pulgas: julio de 1967–noviembre de 1969)”, 
en Historia y Grafía, núm. 29, 2007, p. 161.




