
El camino 
hacia las 

Orientaciones 
Fundamentales 

del iteso



52

El Instituto Tecnológico y de Estudios Superio-
res de Occidente (iteso) también participó de ese 
espíritu de búsqueda entre 1968 y 1978. Era una 
universidad pequeña, pobre, pero, sobre todo, con  
afán de experimentar. Tanto así que en la intro-
ducción de sus Orientaciones Fundamentales (ofi) 
se dice que el iteso “intenta ser ante todo una uni-
versidad: el lugar en que confluyen todos los miem-
bros de la comunidad universitaria para la búsque-
da de la verdad, para la creación y transmisión de la 
cultura y para la aplicación de la verdad descubier-
ta a formas experimentales de convivencia cada 
vez más humanas y más justas”.

Ecos del cambio de horizonte
Como ya se dijo, 1968 marcó un parteaguas en las 
universidades; dejó huella en la conciencia de muchos 
jóvenes mexicanos de la época, aunque sus casas de 
estudios no hubieran estado envueltas en el movi-
miento estudiantil, como sucedió en Guadalajara.

Es probable que la celebración de la ii Confe-
rencia General del Consejo Episcopal Latinoame-
ricano (Celam), realizada en Medellín, Colombia, 



53

también haya tenido su impacto en la actitud y 
en los pensamientos de esos mismos jóvenes, ya  
que los documentos de la reunión mencionaban, 
desde su introducción, la existencia de condicio- 
nes de vida inhumanas de muchos latinoame-
ricanos, y señalaban las estructuras opresoras 
provenientes del abuso del tener y del poder, de la 
explotación de los trabajadores o la injusticia de 
las transacciones económicas, además de insistir 
(en el documento sobre la justicia) en cómo la falta 
de solidaridad lleva, en el plano individual y social, 
a cometer verdaderos pecados, cuya cristalización 
eran las estructuras injustas que caracterizaban la 
situación en América Latina. Esto lo reforzó el do-
cumento sobre la paz, al constatar la existencia 
de una serie de factores que favorecían una situa- 
ción de injusticia. El extremo era la tiranía prolon- 
gada de la que hablaba la encíclica Populorum progres-
sio que, para los obispos latinoamericanos, provenía 
tanto de una persona como de estructuras injustas.1

1  Cf. ii Conferencia General del Episcopado Latinoamericano. Documentos 
Finales de Medellín, en https://www.celam.org/documentos/Documen 
to_Conclusivo_Medellin.pdf

https://www.celam.org/documentos/Documento_Conclusivo_Medellin.pdf
https://www.celam.org/documentos/Documento_Conclusivo_Medellin.pdf


54

Diversas expresiones en los documentos, dis-
cursos y órganos de comunicación interna como 
Inter–com, cuya publicación empezó en 1970, ade-
más, por supuesto, de las realizaciones concretas 
que reseñaremos enseguida, mostraban los afanes 
del iteso por buscar un cambio en las estructuras 
sociales a partir de los valores evangélicos por me-
dio de unas prácticas pedagógicas que conciben al 
ser humano como capaz de autotrascenderse y ac-
tuar de manera auténtica.

Así, el recién nombrado rector Raúl H. Mora, 
s.j., escribió en la bienvenida al curso escolar 1970–
1971: “‘Las crisis de la juventud no son sino sínto-
mas y expresión de las crisis de la sociedad’, dijo 
con acierto un sociólogo, sensible al movimien- 
to de renovación universitaria que se agita en to-
das partes del mundo”. Para después afirmar: 

Quien discute hoy, por ejemplo, los programas 
de Arquitectura, puede ser que no busque sólo 
una explicación sobre el contenido de los cur-
sos de diseño; puede ser que no sólo se pregunte 
si la tarea de esta carrera es —como en algu-
na parte se insinuó— desarrollar al máximo la 



55

capacidad creadora, sin más limite que los que 
imponen les recursos económicos de quien con-
trata. Puede ser que aquél que somete a juicio 
su trabajo universitario se esté interrogando 
sobre la estructura económica de que somos 
parte y que permite tan egoístas concepciones.2

En cuanto a lo pedagógico, en octubre de 1970 el 
mismo Raúl H. Mora escribió un artículo titulado 
“¿Formación integral en el iteso?”, que decía: 

[…] juzgo tarea indeclinable de la Universidad 
hoy el impulsar la educación que descubre y 
valora las potencias y limitaciones de nues-
tra condición humana, esencialmente social, 
y anhela superar los egoísmos que llevamos 
todos en el corazón, único elemento que des-
virtúa tan dolorosamente nuestras máquinas y  
nuestra palabra humana […] Pero se impone 
descartar la ilusión de poder “integrar” en uno 

2  Raúl H. Mora, “A modo de bienvenida”, en Inter–com, núm. 6, 24 de 
agosto de 1970.



56

solo, todos los campos del saber humano. El 
concepto mismo de “universidad” en un mundo 
de pluridiversidad tiene que aceptar esta limi-
tación de nuestro ser de hombres.3

Ideario
El rector Raúl H. Mora, en su mensaje de la inau-
guración del curso escolar 1971–1972,4 señalaba 
respecto al ideario que no bastaba ni era necesa-
rio “un conjunto de fórmulas estereotipadas”. Un 
ideario “operativo” suponía una “honda reflexión” 
y “una incansable búsqueda de tareas que hagan 
viva dicha reflexión”.

Por ello, diversos grupos de profesores, alum-
nos, directores de escuela, el Consejo Académico y 
el Consejo de Directores de iteso, ac, “han hecho 
de esta meta un campo de primordial interés y de 
constante enriquecimiento”.

3  Raúl H. Mora, “¿Formación integral en el iteso?”, en Inter–com,  
núm. 8, 1 de octubre de 1970.
4  “Mensaje del rector en la inauguración del curso 71–72”, en Boletín 
informativo, núm. 34. El discurso fue pronunciado el 23 de agosto de 1971.



57

Raúl H. Mora estaba pensando en la primera 
reunión de “Miramar”, en junio de 1971, cuya ma-
teria principal era evaluar la actuación del Consejo 
Académico.5 La intención era formular esas tareas 
que hicieran viva la reflexión, tal como lo decía el 
rector en el mismo mensaje: “algunos puntos han 
quedado explicitados y animan ya nuestras activi-
dades”.

En unas notas tomadas por Ignacio Levy,6 de 
una reunión realizada en su casa el 10 de agosto 
de 1971 por su posterior inserción en las ofi, están 
las siguientes afirmaciones de los participantes.

• “La educación social se inculca mediante acti-
vidad y participación”.

5  Esta reunión de Miramar, Colima, en la casa de la familia de Macedo, 
realizada del 11 al 13 de junio de 1971, se dedicó a evaluar los trabajos del 
curso escolar 1970–1971. Después se le conoció como “Miramar I”. El 14 
de agosto de 1971 el “área académica” informaba al Consejo de Direc-
tores que, en la revisión de actividades programadas en Miramar, “todo 
quedó cumplido excepto la elaboración del ideario”. El Consejo Académi-
co se reunió de nuevo en el mismo lugar en junio de 1972, para evaluar 
el año escolar que acababa de terminar. Esta reunión fue denominada 
“Miramar II”.
6  Ignacio Levy García era en ese entonces profesor del iteso.



58

• “El señor Urrea resume su posición […] el pro-
blema número uno de México es ‘una injusta y 
peligrosa orientación en el reparto de la renta 
nacional’”.
• “Necesitamos politizarnos, detectar la situa-
ción política como factor de cambio”.
• “Queremos formar al sujeto que entiende, que 
reflexiona, que juzga y que decide”.
• “La autoridad pedagógica sería un acompa-
ñante [de] la libertad, la posibilidad de auto-
rrealizarse”.
• “En el problema de la ciencia […] no hay  
neutralidad […] No podemos hablar de cien- 
cia neutra porque ya hemos optado”.

En septiembre del mismo año, el Consejo 
Académico había trabajado en tres comisio-
nes para avanzar en la formulación del Idea-
rio: la línea histórica, la reflexión filosófi-
co–teológica que debe inspirar al iteso y la 
orientación social de la universidad en Latinoa-
mérica. También informó el rector: “El equipo 
del Ideario se reunió en cuatro ocasiones con un 



59

grupo de ocho personas, trabajó durante tres días  
en México en el Centro de Estudios Educativos”.7

La inspiración cristiana

Debate y formulación
El 31 de julio de 1968 la Universidad Iberoame-
ricana publicó su Ideario, guiado por el debate de 
la década de los sesenta del siglo pasado sobre el 
rumbo de las universidades.

La historia de su redacción comenzó con un 
discurso de Carlos Hernández Prieto, s.j., rector de 
la Universidad Iberoamericana, pronunciado con 
ocasión de una visita del expresidente Miguel Ale-
mán Valdés a las instalaciones recién inauguradas 
en la colonia Campestre Churubusco, en febrero 
de 1964. En su alocución, el rector mencionó el hu-
manismo y la dimensión católica de la labor revolu-
cionaria, lo cual provocó críticas y protestas tanto 

7  Consejo Académico. Acta 175, 2 de septiembre de 1971. No tenemos 
las minutas del trabajo en el Centro de Estudios Educativos, obra de  
los jesuitas, dirigido en esos años por Pablo Latapí, s.j.



60

de integrantes internos como externos a la comu-
nidad universitaria, que evidenciaron la necesidad 
de explicitar los principios de la Iberoamericana.

Tras la muerte de Carlos Hernández Prieto, su 
sucesor en la rectoría, Javier Mesa, s.j., creó una 
comisión para formular el Ideario. En el borrador, 
la universidad aparecía definida como católica, lo 
cual abría la posibilidad de depender de la jerarquía 
eclesiástica. Ante esto, la propuesta fue rechazada. 
En 1966, el rector constituyó una nueva comisión 
que integraba, además de cuatro jesuitas miem-
bros de la Iberoamericana —Ernesto Meneses, s.j., 
Francisco Migoya, s.j., Felipe Pardinas, s.j., y Xa-
vier Scheifler, s.j.—, a dos jesuitas externos: Enri-
que Gutiérrez Martín del Campo, que un año des-
pués sería nombrado provincial de los jesuitas del 
sur de México, y a Pablo Latapí.

Latapí elaboró un documento inspirado en los 
primeros resultados del Concilio Vaticano ii sobre 
la relación entre la Iglesia y la cultura. Para ayudar 
a la discusión, mostraba tres modelos de universi-
dad: la pastoral o católica, la apostólico cultural o 
de inspiración cristiana, y la abierta o de anima-
ción cristiana.



61

La comisión optó por el modelo de inspira-
ción cristiana, que tiene como objeto establecer el 
diálogo entre la fe y la cultura, de acuerdo con la 
constitución pastoral Gaudium et spes del Concilio 
Vaticano ii. Este concepto subraya, por otra par- 
te, la intención de integrar los valores cristianos 
con la cultura de la sociedad, más que formar pro-
fesionales cristianos.

Esa fue la primera ocasión que, cuando menos en 
México, se explicitaba esta manera de concebir la ta-
rea de la universidad en relación con la fe cristiana.

Antecedentes en el iteso
Los fundadores del iteso pretendieron crear una 
universidad católica. En los primeros años, las cla-
ses llamadas “Ética” estaban dedicadas a la Biblia y 
la doctrina social de la Iglesia; éstas se prolongaron 
en el tiempo, aun cuando había otras actividades 
como los Ejercicios Espirituales de una semana, que 
fructificaron en los Encuentros de maduración uni-
versitaria, los cuales consistían en una conferencia, 
mesas redondas y “un rato de convivialidad”. 

Además, los jesuitas asesoraban la publicación 
periódica de la Federación de Estudiantes de Occi-



62

dente (Fesoc) en “aspectos de la doctrina social y 
formación ideológica”.8

El 5 de noviembre de 1969, la Comisión de 
Problemática Universitaria, que ya prefiguraba la 
conformación del Departamento de Problemática 
Universitaria (dpu), informó acerca de la instaura-
ción de las “convivencias obligatorias”, que serían 
mensuales, con una asistencia de 50 a 60 alumnos 
de primer ingreso, con el objetivo de “proporcio-
nar elementos intelectuales, físicos y ambientales 
para una reflexión que ayude a los alumnos […] a 
ubicarse en la etapa universitaria […] como per-
sonas […] como cristianos y […] como profesio-
nistas”. Los temas propuestos eran una reflexión 
socioeconómica para analizar “el uso común de la 
propiedad, el papel de las hegemonías en la vida de  
relación, la exigencia de la promoción del opri-
mido”; una reflexión psicológica para analizar 
“ciertas actitudes que limitan y determinan la 
percepción del mundo […] y que nos impiden pen-

8  José Hernández Ramírez, “Reporte de las actividades del Departa-
mento de Formación Universitaria en el iteso. 1964–1965”, junio de 1965.



63

sar, formarnos y actuar en forma trascendente”; y 
una reflexión religiosa “que permita a las personas 
darse cuenta de sus carencias, aciertos y desacier-
tos sobre el particular”.9

Ya durante el rectorado de Raúl H. Mora, apa-
reció la noción de inspiración cristiana en el iteso. 
Los siguientes son dos ejemplos expresados en dis-
tintas ocasiones por el rector. El primero está en 
el documento que recogió las reacciones a partir 
de la primera reunión de Miramar: “Creo en una 
universidad inspirada por la vida que Cristo nos da 
[…] En una palabra, traducir a nuestro trabajo lo 
cristiano”. El segundo ejemplo lo manifestó en una 
entrevista en 1972: 

El término de inspiración cristiana se ha em-
pleado sobre todo en los últimos años para  
enriquecer lo que se cree decir con la universi-
dad católica o bien la destinada exclusivamente 
a la formación del clero […] En ese sentido no 

9  “Informe que presenta la Comisión de Problemática Universitaria al 
Consejo Académico del iteso”, 5 de noviembre de 1969.



64

podemos decir […] que el iteso es o fue en algún 
momento una universidad católica.
[…]
Dentro de todo el mecanismo de reflexión uni-
versitaria, la fórmula que parece más rica es 
precisamente de inspiración cristiana [en la que] 
no hay una dependencia inmediata en plan aca-
démico, ni siquiera de la jerarquía local […] todo 
ese deseo estaba en el grupo que fundó el iteso.10

La aportación de Ignacio Levy en la reunión pos-
terior al primer encuentro en Miramar sintetizaba 
el concepto: “No creo que la inspiración cristiana 
consista en ofrecer servicios libres. Más bien pa-
rece como el alma de la comunidad […] Su actitud 
será animada por la fe. Tiene una inspiración cuya 
fuente original es el verbum Dei”.

Estas expresiones pasaron a los hechos. El 14 
de septiembre de 1970 comenzó a funcionar el 
dpu, que dedicó sus primeros esfuerzos a ofrecer 

10  Entrevista al P. Raúl H. Mora, s.j., rector del iteso, acerca de la función 
de los jesuitas en el iteso, Inter–com, núm. 36, 1 de marzo de 1972.



65

una formación pluridimensional, incluyendo la 
cristiana, con cursos no obligatorios. Se llegaron 
a ofrecer 72 materias distintas, con varias dedica-
das al pensamiento de Teilhard de Chardin, cuyos 
escritos eran todavía sospechosos para varios sec-
tores eclesiales. Parece claro que el iteso, como lo 
pensaba Raúl H. Mora, no quería ser “ni procla-
marse como universidad confesional en sentido es-
tricto”; sólo deseaba inspirarse en el cristianismo, 
es decir, “respetar y hacer nuestro el interés y el 
trabajo de quienes, sin compartir nuestra fe, buscan  
con nosotros una misma actitud de servicio a la co- 
munidad humana”.11

Pedagogía universitaria

Génesis
Comencemos por 1966, con la creación en el iteso 
de la carrera de Relaciones Industriales, llamada 

11  Raúl H. Mora, s.j., “A modo de bienvenida”. Ver, además, “Presen-
tación del Departamento de Problemática Universitaria por el P. Raúl H. 
Mora, s.j., rector del iteso”, 9 de septiembre de 1970.



66

“Jefe de Personal” durante los dos primeros años 
de su existencia, y la de Ciencias de la Comunica-
ción, fundada en 1967.12

La primera de estas carreras inició sus activi-
dades en 1953 en la Universidad Iberoamericana, 
por iniciativa del padre José Sánchez Villaseñor, 
s.j. Sus principales propósitos eran aportar un ele-
mento de solución al problema social y económico 
de México mediante la formación de profesionales 
“con una ideología social profunda que garantice 
el respeto al trabajador y que sea capaz de mejorar  
las relaciones obrero–patronales”; y educar y con-
cientizar sobre sus obligaciones y derechos a ambos 
sectores de la producción para lograr la integración 
necesaria, apoyada en la justicia social, de manera 
que se contribuya con “el progreso social en las or-

12  Para la carrera de Ciencias de la Comunicación, hay una magní- 
fica narración escrita por Carlos E. Luna Cortés, “Ciencias de la Comu- 
nicación en el iteso 1967–2012. Notas para la reconstrucción histórica de 
un proyecto educativo”, en Graciela Bernal Loaiza (coord.), 50 años en la 
formación universitaria de comunicadores, 1967–2017: génesis, desarrollo y 
perspectivas, iteso, 2018, pp. 21–95.



67

ganizaciones económicas y productivas del país”.13 
Conviene señalar que Relaciones Industriales fue 
la primera carrera dedicada a estos temas en Amé-
rica Latina.

El mismo José Sánchez Villaseñor fundó, en 
1960, la carrera de Ciencias de la Comunicación 
en la Universidad Iberoamericana,14 para preparar 
científica y técnicamente a los que iban a dirigir 
los medios de comunicación. Su inspiración fue 
fundamentalmente filosófica y humanística. Ya 
existían algunas escuelas de periodismo y publici-
dad, pero su visión era más bien técnica, mientras 
que Sánchez Villaseñor quería que los comuni- 
cólogos “fueran verdaderos filósofos y que los fi-
lósofos encontraran en las ciencias y técnicas de  

13  Cf. Cecilia Sandoval Macías (coord.), Revisión de programas acadé-
micos de licenciatura. Dimensión histórica 1943–2021, Universidad Ibe-
roamericana, Ciudad de México, 2022, p. 39. 
14  Esta carrera estaba en la Escuela de Ciencias y Técnicas de la Comu-
nicación. En 1962, la licenciatura cambió su nombre por el de Ciencias y 
Técnicas de Información, a petición de las autoridades de la Secretaría 
de Educación Pública (sep), quienes relacionaban el término “comunica-
ción” con lo relativo a transportes, caminos y correos. Cf. Ibid., p. 90. 



68

la comunicación humana un cauce propicio para la 
transmisión y propagación de sus ideas”.15

La semilla sembrada por la Universidad Ibe-
roamericana dio frutos de forma abundante en 
el iteso a partir de 1967. También encontramos  
rasgos profundamente jesuíticos en esta carrera, 
quizá más profundos de lo que imaginamos si lee-
mos, por ejemplo, estas palabras del padre Arrupe, 
escritas en 1970, tres años después de la fundación 
de la carrera de Ciencias de la Comunicación en el 
iteso, por lo que, cuando menos de manera aparen-
te, éste se había adelantado a su tiempo:

Los llamados medios de comunicación […] jue-
gan hoy un papel esencial en el campo de re-
lación entre todos los hombres y al que están 
vinculados la información, el entretenimiento 
y el mismo modo de pensar y obrar de inmensas 
mayorías humanas […] Quisiera confiar a vues-
tra consideración […] ofrecer nuestra colabora-

15  Luis Sánchez Villaseñor, s.j., José Sánchez Villaseñor, s.j., 1911–1961. 
Notas biográficas, iteso, Tlaquepaque, 1997, p. 60.



69

ción a cuantos preparan, ayudan o dirigen todo 
ese vastísimo personal que se ocupa de estos 
medios de comunicación.
Y nadie de vosotros ignora la enorme utilidad 
que a nosotros mismos pueden ofrecernos esos 
medios en la formación de los jesuitas, como ya 
lo prueban suficientemente los experimentos 
realizados en algunas provincias.16

Uno de esos experimentos estaba en el iteso, ya que 
en 1968 la formación de los novicios de segundo 
año y los juniores pasó de la casa de Puente Grande 
al iteso y, en concreto, a la carrera de Ciencias de 
la Comunicación. Junto con los escolares jesuitas 
llegaron sus profesores. Los que ya eran sacerdotes 
permanecieron en el iteso hasta su muerte,17 con 
excepción de Luis Carlos Flores Mateos, s.j.18

16  “Prioridades apostólicas”, 5 de octubre de 1970, en Pedro Arrupe, 
La identidad del jesuita en nuestros tiempos, Sal Terrae, Santander, 1981, 
pp. 185–186.
17  Estos jesuitas eran Juan José Coronado Villanueva, Xavier Gómez 
Robledo y Luis Sánchez Villaseñor.
18  Cf. Carlos E. Luna Cortés, op. cit., pp. 23–24.



70

Los seminarios
Aun cuando ya se habían implantado desde 1965 
en la carrera de Arquitectura y eran una activi- 
dad establecida en muchas otras universidades, 
como rector, Raúl H. Mora concebía los semina- 
rios como un experimento pedagógico, promovi-
do por él mismo con la intención de fomentar una 
mayor participación y comprensión de las distintas 
asignaturas.19 Este método se aplicaba en todas las 
asignaturas ofrecidas por el dpu, porque 

La gente joven está cansada de dogmatismos y 
paternalismos, pero es extremadamente sen-
sible al análisis y al diálogo, con tal de que su 
fe acepte en plan adulto, y el papel del maes-
tro cada día va siendo menos magisterial y más 
participante en la dinámica personal del alum-
no. Por eso el Departamento ofrece una serie de 
servicios y realiza su enseñanza —su búsqueda 

19  Cf. “Agradecimiento al padre Raúl H. Mora”, en Boletín informativo, 
núm. 46.



71

de la verdad— en grupos pequeños, en semina-
rios de pocas personas, para que el trabajo con-
junto de maestros y alumnos sea más efectivo, 
más libre y más responsable a la vez, más perso-
nal y al mismo tiempo, más comunitario.20

Los seminarios se caracterizaban como una activi-
dad “revolucionaria” de la carrera de Ciencias de la 
Comunicación: 

Si alguna revolución mundial pretendemos lle-
var a cabo los alumnos del iteso es la renovación 
de las formas de enseñar […] El proceso de ense-
ñanza en Ciencias de la Comunicación consta de 
dos tipos de clase por materia. Una clase magis-
terial, en la que el profesor hace la introducción, 
señala caminos a seguir, aclara dudas y propone 
aspectos interesantes, o bien proporciona los 
principios fundamentales de un tema. Luego 
los alumnos, constituidos en seminario, equi-

20  “Algo más sobre Problemática Universitaria”, en Inter–com, núm. 8, 
1 de octubre de 1970.



72

po de trabajo, ahondan en el tema que más les 
interesa. Su esquema de trabajo se reduce a un 
expositor, que tras de estudio personal expone 
al grupo sus puntos de vista o sus hallazgos, un 
replicante, que complementa las ideas del expo-
sitor o introduce elementos de confrontación, y 
un debate en los demás participantes enriquecen 
al grupo con sus aportaciones.21

La concientización
En la redacción de las ofi influyeron los trabajos 
de promoción realizados en Guadalajara por Carlos 
Núñez Hurtado, fundador del Instituto Mexicano 
de Desarrollo de la Comunidad (Imdec); la obra de 
educación popular en la línea del cambio social, 
inspirada en la pedagogía del oprimido de Paulo 
Freire; el escrito de Ernani Fiori sobre educación 
y concientización; y las reflexiones que Iván Illich 

21  “Moderno sistema de enseñanza en la carrera de Ciencias de la Co-
municación del iteso”, en Inter–com, núm. 10, 3 de noviembre de 1970.



73

desarrolló en el Centro Intercultural de Documen-
tación (Cidoc) en Cuernavaca entre 1966 y 1976.22 

Una muestra de la utilización de Freire en el iteso  
es una carta, del 11 de abril de 1972, enviada a 
los demás directores por Miguel Bazdresch, direc-
tor del Departamento de Integración Comunitaria 
(dic), en la que les adjunta y recomienda un ar- 
tículo de Paulo Freire: “Concientizar para liberar”.23

Raúl H. Mora lo formuló de esta manera des-
pués de la primera reunión de Miramar:

Concibo la tarea educativa como proceso de con- 
cientización mediante la creación de una comu-
nidad ideal de libertad responsable. Conciencia 
es una autopresencia que cada vez nos acerca 
más a optar. No es presencia física ni presencia 
intelectual. La autopresencia final se da cuan-
do nos preguntamos por el sentido. Tenemos 
una intuición y volvemos desde ella a optar y 

22  Cf. Gabriel Mendoza, “El apostolado social de los jesuitas en Méxi-
co”, en Xipe Totek, núm. 115, 2021, pp. 97–145.
23  Paulo Freire, “Concientizar para liberar”, en Contacto, vol. viii, no. 
1, 1971, pp. 43–51.



74

realizar. Hay por lo tanto en la tarea educativa 
datos, pregunta, reflexión, intuición y opción. 
La función básica del maestro es dar el dato y 
desatar el proceso.

En continuidad con estas palabras, el apartado 
dedicado a la concientización en la segunda ofi 
dice: “Si […] usamos tan a menudo esta palabra es 
porque creemos que la educación se ha converti-
do con frecuencia en la negación de este proceso 
reduciéndolo a la simple memorización de lo que 
otros pensaron o hicieron, o peor aún, a la simple 
repetición mecánica, sin libertad, sin compromiso 
verdadero, sin amor, de lo que otros hacen o nos 
dicen que hagamos”.24

La formación integral
Acudamos de nuevo a la reflexión de Raúl H. Mora, 
de noviembre de 1970, “¿Formación integral en el 
iteso?”. Allí se remitía al humanismo en la cultu-
ra occidental, de forma que la formación integral 

24  ofi, núm. 2.2.1.



75

respondía a lo que el filósofo Werner Jaeger llamó 
“la educación del hombre conforme a su auténti-
co ser”, lo que se tradujo, de modo desacertado a 
juicio de Mora, al desarrollo de la imaginación y la 
sensibilidad en la práctica pedagógica. 

Buscar sin enciclopedismo superficial el dominio 
de las diversas ramas del saber humano era con-
dición indispensable de esta formación, también 
por esto “integral”. Un humanismo que negara el 
impulso del hombre hacia lo trascendente esta-
ba esencialmente mutilado; por eso la formación 
integral pedía esta apertura hacia Dios.
Pero cuando la “tecnología” con la que iban ali-
neadas las ciencias exactas “invadió” el mun-
do y “lo llenó de su maquinaria, su velocidad y 
sus ruidos”, se temió ver destruida esa plácida  
armonía, y comenzó la falsa polémica entre hu-
manismo y tecnología.

Polémica que se resolvería si se admitiera 

[..] la necesidad que tenemos unos de otros para 
integrar una sociedad que esté también ella 



76

abierta a todo valor humano, a todo valor tras-
cendente. Lo que el ingeniero no alcanza por 
sí mismo, lo obtiene porque lo busca y posee 
el administrador de empresas, al servicio, uno 
y otro, de una misma comunidad humana […] 
Realizar este deseo es quizás la única posibili-
dad de una auténtica formación integral.25

Compromiso social

Las motivaciones
Los acontecimientos del 10 de junio de 1971 fue-
ron mencionados por el rector en su discurso de 
inauguración de los cursos 1971–1972 y también 
en un artículo de Jesús Gómez Fregoso, s.j. Según 
Raúl H. Mora, varias personas le habían pregun-
tado el porqué de esas alusiones. Los motivos que 
expuso pueden iluminar también los que impulsa-
ban, e impulsan, el compromiso social del iteso.

25  Raúl H. Mora, “¿Formación integral en el iteso?”.



77

El primero era que “ninguna universidad […] 
puede ignorar ni puede guardar silencio ante un 
acontecimiento que tan profundamente queda im-
plicado en el trabajo universitario y la vida de los 
estudiantes en México”.

El segundo motivo citaba la carta del padre 
Arrupe sobre el compromiso social de la Compa-
ñía de Jesús: “Es evidente que de la misma manera 
que no podemos olvidar los aspectos económicos 
de nuestro compromiso social, tampoco pode- 
mos olvidar su dimensión política”. De lo cual con-
cluía el rector: “una verdadera tarea universitaria 
debe estar en contacto con la sociedad […] Este 
contacto tiene que ayudarnos a apoyar cuanto es 
justo y a denunciar lo que niega la justicia”.

Para terminar con el tercer motivo: “es misión 
fundamental de la universidad el trabajar en una 
búsqueda de la verdad y el lograr que el resultado 
de esa investigación llegue a todos los sectores”. 
Esta misión “más fácilmente puede empobrecer-
se si, como Pilatos, nos encogemos de hombros 



78

y nos preguntamos simplemente cuál es la ver-
dad”.26

Exploraciones
En 1967 el método llamado “desarrollo de la co-
munidad”, impulsado por el Imdec, se había im-
plantado en actividades realizadas por alumnos 
y profesores en los municipios de Tlajomulco,  
Ixtlahuacán, Chapala y La Barca, con el objetivo de 
conocer los problemas rurales y promover cambios 
socioeconómicos cuya realización sería “mediante 
el esfuerzo consciente de la comunidad”.

Las posibilidades de éxito se basaban en “tres 
hechos comprobados”: las personas pueden “cam-
biar de actitud y normas de conducta”; la evolución 
humana se ha dado “por experimentación, pero 
más por la resolución racional” de los problemas; 
y la humanidad está capacitada para “crear medios 
de vida superiores” a los de la subsistencia.

26  Raúl H. Mora, “¿Por qué el iteso pregunta y se pregunta sobre junio 
71?”, en Inter–com, núm. 28, 10 de octubre de 1971, p. 5.



79

El método incluía criterios para la selección de 
la comunidad con la que se trabajaría, por ejem-
plo, la existencia de “necesidades latentes y sen-
tidas por la comunidad”, y la conveniencia de que 
ésta no hubiera “sido anteriormente promovida y 
abandonada, pues esto generalmente genera des-
confianza”. El trabajo de elección de algún poblado 
se realizó entre abril y julio de 1967, y aunque no 
sabemos si ese trabajo rindió frutos, podemos afir-
mar que ésa fue la zona en que comenzó a trabajar 
el Centro de Coordinación y Promoción Agrope-
cuaria (Cecopa) tres años después.27

El dic, creado el 24 de septiembre de 1970, era 
el “paso institucional —no fácil y a largo plazo— de 
adecuar la orientación, estructura y actividades del 
iteso a las ‘emergencias’ sociales”, para cumplir  
el propósito formativo de “lograr que el alumno del 
iteso desde su posición de universitario y contac-
to con las múltiples realidades de su comunidad, 

27  Cf. “Desarrollo de la comunidad”, en Boletín informativo, núm. 19, 
pp. 5–6.



80

aprenda, critique y ordene su profesión para el ma-
yor servicio de la comunidad”.

El dic fundamentaba esta misión en la ruptu-
ra con “el actual enfoque profesionalizante que 
caracteriza la enseñanza superior”, para estar en  
posibilidad de “conformar una visión del mundo 
[…] que permita [a las personas] escoger libre y 
conscientemente su camino de realización”, por lo 
que la universidad debía convertirse en “fuente de 
una fecunda y luminosa orientación en el proce- 
so de desarrollo nacional por su esencia (la bús-
queda de la verdad integral), por su función social 
(agente de cambio) y por el hecho de ser una insti-
tución que puede tomar distancia del status”.28 

En ese sentido, para anunciar la creación del 
dic, la comunicación del rector Raúl H. Mora in-
cluía el siguiente pasaje de Los justos, de Albert 
Camus:

28  “Síntesis del programa de trabajo del dic. Primera parte”, en Inter–
com, núm. 18, 21 de abril de 1971, p. 7. El primer director de esta depen-
dencia fue Miguel Bazdresch Parada.



81

San Dimitri tenía cita con Dios en las estepas 
y allá iba de prisa. Cuando encontró a un cam-
pesino con el carro atascado. San Dimitri lo 
ayudó. El barro era espeso. El bache profundo. 
Hubo que luchar durante una hora. Y al termi-
nar, San Dimitri corrió a la cita, pero Dios ya no 
estaba […] Hay quienes siempre llegan tarde a la 
cita, porque hay demasiados carros atascados y 
demasiados hermanos por socorrer.29

La conclusión que sacaba el rector de ese pasaje 
decía: “la cita con Dios está en la carreta. Así lo 
enseñó quien no temió hablarnos del samaritano 
que sí fue justo”.30

29  Esta cita en la versión de la Biblioteca Virtual Omegalfa, dice así: 
“Tenía cita en la estepa con el mismo Dios, y allá iba de prisa cuando 
encontró a un campesino con el carro atascado. Entonces San Demetrio 
lo ayudó. El barro era espeso, el bache profundo. Hubo que luchar du-
rante una hora. Y al terminar, San Demetrio corrió a la cita, pero Dios 
ya no estaba […] Y entonces están los que siempre llegarán tarde a la cita 
porque hay demasiadas carretas atascadas y demasiados hermanos que 
socorrer” (https://omegalfa.es).
30  “Acerca del Departamento de Integración Comunitaria”, en Inter–
com, núm. 11, 16 de noviembre de 1970. Véase, además, “Presentación del 
Departamento de Integración Comunitaria por el P. Raúl H. Mora, s.j., 
rector del iteso”, 15 de octubre de 1970.

https://omegalfa.es


82

Para cumplir con la intención enunciada en el 
documento que anunciaba la creación del dic (in-
tegrar la profesión y la vocación humana de los es-
tudiantes con el servicio a la sociedad), el Consejo 
Académico le confirió las siguientes funciones:

1. Animar la reflexión de todos los integrantes 
del iteso en materia de orientación social.
2. Coordinar los esfuerzos que surgen en el  
iteso, encaminados a hacer real la tarea univer-
sitaria de crítica y compromiso con la sociedad.
3. Elaboración de modelos operativos para ha-
cer práctica la función anterior.
4. Revisar todo lo que el iteso realiza a fin de 
coordinarlo con esta orientación.

Para realizar estas funciones, el dic formuló, entre 
otros, los siguientes “criterios de trabajo”, que ya 
anticipaban los planteamientos de las ofi:

• “Comprometerse con los problemas de la comu-
nidad […] y luego elaborar modelos de solución”.
• “Es necesario que sea la misma acción la que 
proporcione al alumno datos suficientes y me-



83

dios racionales para que él mismo […] pueda 
caer en la cuenta que su preparación científica y 
técnica le da elementos para contribuir más efi-
cazmente al desarrollo integral de la sociedad”.
• “El problema social [es] una falla estructural 
[…] y por eso el alumno no debe quedarse en 
el conocimiento y acaso solución de síntomas 
concretos, sino partir de ellos para comprender 
la complejidad de la estructuración social”.31

El sentido que tenían esos criterios, decía Raúl H. 
Mora en su mensaje de inauguración del curso es-
colar 1971–1972, era “la exigencia que no puede 
reducirse al carácter obligatorio o no con que acre-
ditamos una materia [sino] la exigencia de compar-
tir el pan y el agua y el saber y la amistad que hacen 
posibles nuestra profesión y nuestra situación de 
universitarios, sólo eso puede dar sentido a nuestra 

31  Contribuciones del iteso a la promoción de la justicia, iteso, Tlaquepa-
que, marzo de 1975, mimeografiado.



84

vocación de hombres. Sin eso, seríamos cobardes y 
egoístas explotadores”.32

Había obstáculos para cumplir con lo anterior, 
y los señalaba el mismo rector en ese mensaje: “la 
inercia con que se rehúye la búsqueda de respues-
tas válidas a nuestros verdaderos problemas, la 
superficialidad con que quisieron algunos que una 
mera condena represiva los solucionara, o la injus-
ticia con que otros atribuyen al trabajo universita-
rio situaciones de crisis que tienen su origen en un 
proceso de crecimiento normal o en conflictos de 
índole extraescolar”.33

El documento fundacional del dic34 añadía a 
este diagnóstico: 

[…] el alumnado del iteso […] no tiene una mo-
tivación clara tanto para el estudio de su pro-
fesión como para el campo de trabajo en que 
piensa realizarse [y] tiene una idea muy liberal 

32  “Discurso del P. Raúl H. Mora, s.j., rector del iteso en la inauguración 
del curso 1971–1972”, 23 de agosto de 1971. 
33  Loc. cit.
34  iteso, “Departamento de Integración Comunitaria”.



85

de su profesión, pues en la mayoría de los casos, 
según su propia expresión, “estudia para ganar 
dinero”, y por lo mismo su mentalidad no está 
preparada para plantearse y preguntarse por la 
mejor manera de servir a la comunidad a través 
de su profesión.

Ante esos hechos, “no basta la reflexión teórica 
[…] para producir una acción eficiente”, y por ello 
“creemos que la mejor manera de motivar y menta-
lizar […] es un contacto humano directo con los su- 
jetos del problema, o sea las personas que están 
sufriendo directamente las consecuencias del des-
equilibrio social”. “Ahora bien, el contacto directo 
con las realidades sociales implica un plan global 
de trabajo que tome en cuenta la realidad que se 
trate, sus condiciones, sus circunstancias, etcéte-
ra. De otra manera, dicha acción puede convertirse 
en un activismo de laboratorio y no en una acción 
comprometida”.35

35  Ibid.



86

Con estas premisas, la tarea por realizar estaba 
centrada en dos aspectos:

a) La realización y aportación de servicios en la 
sociedad con el criterio de buscar maneras no 
tradicionales de ejercitar la profesión, tratando 
de abrir nuevas posibilidades de aplicación de 
los conocimientos y de crear y sostener servi-
cios técnicos comunales que aumenten la posi-
bilidad de superar la injusticia en la que viven 
los grupos sujetos del servicio.
b) La búsqueda universitaria a través de la in-
vestigación, tratando de lograr una nueva ma-
nera de adquirir conocimiento, al mismo tiem-
po que profundizar en los acontecimientos que 
afectan a la universidad y a la sociedad. 36

Para comenzar sus labores en distintas localidades 
de Jalisco, el dic formó grupos de diversas carreras 
con una metodología propuesta por Luis Morfín 
López, s.j. Éstos iban los fines de semana a lugares 

36  Contribuciones del iteso a la promoción de la justicia.



87

marginados para ayudar en lo que se necesitara, 
por ejemplo, en un poblado cerca de Cajititlán, La 
Calera y El Rodeo, rumbo a Ocotlán. Entre 1970 y 
1971 el dic participó en 22 experiencias que no se 
pudieron cubrir de forma eficaz porque “no tenía-
mos recursos ni elemento humano para llevar a fe-
liz término todo lo que los muchachos proponían”.

Ya en el primer año, lograron “escuelas, cami-
nos, organización […] casa de la comunidad” y cré-
dito para un chiquero.

A partir de 1972, el dic se encargó del servicio 
social que los alumnos debían cumplir por ley.37

Ese mismo año, el iteso, a través del dic, in-
vitó a algunos expertos en la cuestión campesina 
(Gustavo Gordillo, Arturo Warman, Ángel Roldán), 
pues quería establecer un centro de servicios para 
jornaleros que no eran atendidos por el gobier- 
no, con el propósito de que ingresaran a “una econo- 
mía en la que pudieran ofrecer un mejor servicio y 
además que pudieran optar por ser propietarios”.

37  Para los tres últimos párrafos, véase una entrevista de Jesús Gómez 
Fregoso a Miguel Bazdresch, ca. 2005.



88

La culminación de estos esfuerzos fue el Ceco-
pa, conformado por dos personas.38 La intención 
del centro era tender “un puente entre el medio 
universitario y el campo para emprender acciones 
que transformen las dos realidades”,39 porque

[…] nos basta saber que desconocemos la rea-
lidad en la que viven gran parte de mexicanos: 
en el surco, en el tendejón de provincia o hu-
yendo hacia la urbe, para comprender que la 
universidad tiene un compromiso ahí, con esos 
hombres, y tiene algo que decir. De otro modo 
su silencio sería cómplice de una realidad injus-
ta que se manifiesta de un sector a otro, de uno 
a otro barrio, de una casa a otra. Entendemos 
el compromiso universitario como un aquí y 
ahora, no como un allá y después. Sólo seremos 
capaces de responder al llamado que nos hace  

38  Carlos de Alba y Enrique Domínguez, quien casi de inmediato dejó el 
iteso. En su lugar, Mario Saucedo se integró al centro.
39  “Entrevista con el Lic. Carlos de Alba, director de Cecopa”, en Boletín 
informativo, núm. 50, 1973.



89

la sociedad en la medida en la que estemos in-
mersos en ella desde ahora.40

Además de reflexionar e investigar, la intención 
era poner a los estudiantes en contacto con la rea-
lidad del campo, por medio de proyectos elabo-
rados con la capacidad técnica que tenía el iteso  
para resolver problemas de agua, electricidad, ac-
ceso a diversos servicios, u organización social.41

A la fundación del Cecopa siguió, casi de inme-
diato, un trabajo de campo con un mes de duración, 
en el que participaron 65 estudiantes de diversas 
carreras, para diagnosticar la situación socioeco-
nómica en Los Altos de Jalisco.

Además de los alumnos del iteso, en el pro-
yecto participaron integrantes de la Universidad  
Autónoma de Nuevo León, el Instituto Tecnoló-
gico y de Estudios Superiores de Monterrey, el 
Instituto Tecnológico Autónomo de México, la 
Universidad Iberoamericana, la unam, el Institu-

40  “Estudio Socio–Económico en los Altos de Jalisco”, en Inter–com, 
núm. 45, 1 de octubre de 1972.
41  Cf. Entrevista de Jesús Gómez Fregoso con Miguel Bazdresch.



90

to Antonio Plancarte y la Universidad de Guada-
lajara.42

Por otra parte, también fue valorado como “una 
actividad muy importante del iteso desde el 67 al 
72 […] el cinefórum […] que trataba de capacitar  
al universitario para ver y ‘leer’ el cine”. A las fun-
ciones semanales llegaron a asistir 300 personas, 
que no sólo veían alguna película, pues la analiza-
ban al terminar la proyección.43

Otro proyecto iniciado en esos años fue el “cur-
so propedéutico”, impartido a partir del verano de 
1973 a los alumnos de primer ingreso, con carácter 
obligatorio. Un experimento innovador, a juicio del 
rector Xavier Scheifler.

El curso intentaba concientizar a los estudian-
tes sobre los problemas sociales más relevantes, al 
mismo tiempo que alentaba el trabajo propiamente 
universitario, sin pretender que el iteso se convir-
tiera en una organización dedicada a la promoción 
social y, al mismo tiempo, sin afectar su compro-

42  Cf. “Estudio Socio–Económico en Los Altos”.
43  Cf. Entrevista de Jesús Gómez Fregoso con Miguel Bazdresch.



91

miso con las necesidades más urgentes del país y 
de América Latina.

Merecen destacarse dos objetivos de este cur-
so, pues aparecerán casi textualmente en las ofi: 
“Una integración desde el principio con el iteso,  
como un todo y no como un simple conglomerado 
de carreras”, y “una experiencia y práctica de los 
métodos de trabajo universitario y formación pro-
fesional, de suerte que el alumno se prepare para 
ser el autor de su propia formación”.

El curso duraba seis días, de lunes a sábado, 
divididos en cinco unidades básicas: universi-
dad-iteso, carreras, metodología, experiencia 
relacional y asesoría. Las mediaciones eran las 
clases magisteriales, los seminarios y las aseso-
rías ya mencionadas. Estas últimas eran libres, 
al igual que los llamados seminarios, excepto el 
primero.

Los alumnos debían entregar, asimismo, re-
censiones de los siguientes documentos: La mi-
sión de la universidad en América Latina; El 
cambio y la universidad; La función social de la 
universidad; Manifiesto de Córdoba; El cambio 
social y la universidad.



92

Un atisbo conceptual
A propósito de dos conferencias organizadas por los 
alumnos de administración y contabilidad, imparti-
das por Eusebio Ravines44 en noviembre de 1970 en 
las instalaciones de Nibco, la empresa de Raúl Urrea, 
presidente del Consejo de Directores de iteso, ac, Raúl 
H. Mora escribió un artículo para el Boletín informati-
vo titulado “¡Sí hay un tercer camino!”, cuya principal 
premisa era que “No es cierto que estamos destinados 
irremediablemente a escoger sólo entre dos caminos, 
dos opciones: o comunismo o sociedad de libre em-
presa y libre competencia”, para después decir:

Términos como “cooperativismo”, “participa-
ción activa en los negocios de la empresa en 
que trabajan (los obreros)”, “socialización”, 
no son infiltraciones del comunismo en el iteso 

44  Eusebio Ravines fue dirigente del Partido Comunista peruano, y se 
convirtió en su detractor después de un viaje a la Unión Soviética en 1956. 
Libros Penguin lo presenta así: “Después de una relación estrecha y dra-
mática con Víctor Raúl Haya de la Torre y José Carlos Mariátegui, abandona 
sus roles de comisario político de alto nivel en la Internacional Comunista 
para combatir la ideología que antes defendía férreamente y convertirse 
en caja de resonancia de la propaganda de la cia” (https://bit.ly/4kNgDeQ). 

https://bit.ly/4kNgDeQ


93

—¡ay, en la Rectoría!—; son conceptos y progra-
mas de acción que […] están dados por tres do-
cumentos en que —esperamos— se reconocerá la 
más limpia inspiración cristiana: Mater et magis-
tra, Pacem in terris, y Populorum progressio.

De tal manera que, si se acepta que la propiedad 
privada no es un derecho incondicional y absoluto, 
que la renta disponible no es para usarla a capri-
cho, y que la tecnocracia puede “engendrar males 
no menos temibles que el liberalismo de ayer”, en-
tonces se aceptará que “estos puntos no son meros 
correctivos del liberalismo”, sino “su negación”, y 
que son directivas que tienden a conformar una 
“actitud de corresponsabilidad social en la justi-
cia y en la promoción del ser humano”, de la cual 
“se deriva el tercer camino al que alude el título 
de esta página. Si no está hecho —por culpa y para 
vergüenza nuestra— razón de más para que exista: 
‘se hace camino al andar’”.45 

45  Raúl H. Mora, “¡Sí hay un tercer camino!”, en Inter–com, núm. 13, 4 
de enero de 1971, pp. 3 y 6. Las mayúsculas son del original.



94

Este atisbo conceptual del compromiso social se 
reafirmaba en varias de las concreciones escritas por 
el mismo rector en “¿Cuándo cerramos el iteso?”,  
tales como: “Cuando nuestros alumnos pierdan 
todo anhelo de renovación de nuestra sociedad 
[…] Cuando como profesionistas no tengamos más 
interés que lo económico. Cuando propiciemos o 
aceptemos la injusticia como norma de nuestras 
instituciones sociales […] Cuando no sintamos que 
la educación nos exige promover el desarrollo inte-
gral del país […] Cuando temamos ser criticados o 
temamos denunciar la injusticia”.46

46  Raúl H. Mora, “¿Cuándo cerramos el iteso?”, en Inter–com, núm. 14, 
1 de febrero de 1971.




