
Investigación para la paz   125 

Investigación para la paz

La Paz es un proceso del que hay que conocer
sus actores, sus posibilidades, sus metas y estrategias
para lograrlas, las dificultades o facilidades ambientales,
y por supuesto, lo difícil y frágil que resulta ser 
en algunos contextos [y] no hay que avergonzarse
si no sabemos definir con exactitud en qué consiste
[...] Demasiado se hace, en investigación para la paz,
si se tiene en cuenta  el volumen de fondos dedicados a la misma.
José María Tortosa Blasco (2001, pp. 7−9).

En uno de los considerandos de la Constitución de la Unesco (1945) se 
plantea que la paz puede llegar a ser útil para los pueblos y gobiernos 
del planeta en tanto logre fundamentarse en la solidaridad intelectual 
y moral de la humanidad. Pero, ¿en torno a qué conceptos, teorías, 
modelos o paradigmas podríamos trabajar coordinadamente con otros 
países, grupos, sociedades o personas? ¿Qué principios, valores, nor-
mas o leyes podemos exigirnos mutuamente como parámetros para 
una convivencia pacífica? ¿Es realmente posible solidarizarnos como 
humanidad en ideales y objetivos?

Con tales preguntas de fondo, en este capítulo partimos de considerar 
que la paz ha estado presente de muchas maneras en la historia de la 
humanidad “también la idea de paz es una idea latente en la evolu-
ción de la cultura humana”, (Martínez Guzmán, 2001, p.99), y así 
como hemos construido instituciones, sistemas y estructuras para la 
guerra, podemos construir alternativas para la paz y la trasformación 
positiva de nuestros conflictos.



126    Construir paz y trasformar conflictos

Sin embargo, para trascender la violencia (cultural, estructural y 
directa) que hemos asumido como paradigma de acción en muchos 
ámbitos de la vida contemporánea, necesitamos cambiar nuestras 
maneras de ver, pensar y actuar, o como lo expresa Vicent Martí-
nez Guzmán (2000 y 2001), hacer un giro epistemológico (inversión o 
cambio). Pero no se puede imponer a nadie que cambie su manera de 
pensar desde alguna instancia política, religiosa o académica. Puesto 
que la paz es uno de los valores más apreciados por la humanidad, 
cada quien (pueblo, persona, país) debe entenderla y asumirla como 
algo valioso, como un asunto digno, interesante o pertinente. Es aquí 
donde cobra sentido el trabajo de investigación y difusión de los 
académicos para analizar, argumentar, explicar, ampliar, ordenar o 
jerarquizar todo ese conjunto de dinámicas, procesos, niveles, perspec-
tivas y situaciones relacionados con el poder, los intereses, las necesi-
dades, los afectos o las normas, que tendrían que armonizarse en cada 
contexto particular para conseguir la solidaridad moral e intelectual 
de la humanidad a la que nos invita la Unesco.

Conscientes de la complejidad que implica la construcción de paz 
y la trasformación positiva de conflictos, en la primera parte de este 
capítulo, ayudándonos de los señalamientos que hace Vicent Martínez 
Guzmán (2000, 2001, 2003, 2005), ofrecemos algunas pistas para res-
ponder: ¿Por qué es necesario realizar un giro epistemológico para 
hacer las paces? ¿En qué sentido se debe orientar dicho cambio? ¿Cómo 
llevarlo a cabo? En la segunda parte, en el marco de ese paradigma, 
se retoman algunos planteamientos de Francisco Muñoz, elaborados 
individualmente o en colaboración con otros (s.f., 2000, 2001, 2004, 
2005, 2009, 2010, 2011, 2013) a través de los cuales se explica por qué es 
importante asumir una perspectiva compleja conflictiva e imperfecta 
de la paz, y se exponen los cinco ámbitos de la “matriz unitaria, com-
prensiva e integradora” en los que, desde su punto de vista, tendrían 
que organizarse los conocimientos que se producen en este campo de 
estudios (véase la figura 3.1). En ambos casos, se exponen las ideas 
de otros pensadores que contribuyen a darle mayor fuerza conceptual 



Investigación para la paz   127 

a lo que podemos entender como Investigación para la paz. Asimis-
mo, cabe aclarar que los contenidos de este capítulo pretenden ser un  
complemento a lo expuesto en el capítulo 2 sobre la educación para la 
paz, donde se señalaron algunos procesos que permiten el desarrollo 
de capacidades para la solidaridad intelectual y moral propuesta por 
la Unesco; así como con el capítulo 1 sobre cultura de paz en el que se 
plantea que, además de la investigación académica y la educación, es 
preciso incorporar otros saberes (arte, música, literatura, cine, etcéte-
ra) que, desde otras lógicas, aportan también a la construcción social 
de la paz.

Un giro epistemológico para hacer paces

Aunque los saberes que necesitamos para hacer las paces están ya pre-
sentes en todas las culturas formando parte de la noosfera,1 al compartir 
el espacio social con enfoques, procesos o estructuras de violencia, 
demanda, de quienes nos adentramos en el estudio de la paz, realizar 
un esfuerzo intelectual más riguroso. Ahí, donde solo parece haber des-
trucción y violencia, quien investiga la paz debe proponerse ir más allá 
de los hechos tangibles, evidentes y medibles que se le presentan como 
“objetivos”, para reconocer, analizar, documentar y explicar aquellos 
elementos de índole pacífica que también están presentes en la vida 
cotidiana de las sociedades. El reto estriba en pensar la paz desde la 
paz misma. Convertirla en un objeto de estudio rico y complejo de 
modo que permita vislumbrar las alternativas que existen para revertir 
el sufrimiento humano. Para lograrlo se requieren teorías que amplíen 

1.	 Leonardo Boff (2009) explica lo que es la noosfera al señalar: “En otro tiempo, a partir de la geosfe-
ra surgió la litosfera (rocas), después la hidrosfera (agua), luego la atmósfera (aire), posteriormente 
la biosfera (vida) y por último la antroposfera (ser humano). Ahora la historia ha madurado hacia 
una etapa más avanzada del proceso evolutivo, la de la noosfera. Noosfera, como dice la propia pala-
bra (nous en griego significa mente e inteligencia), expresa la convergencia de mentes y corazones, 
originando una unidad más alta y más compleja. Es el comienzo de una nueva historia, la historia de 
la Tierra unida con la Humanidad (expresión consciente e inteligente de la Tierra)”.



128    Construir paz y trasformar conflictos

la forma convencional como se enfocan la paz, la violencia, los con-
flictos o el poder, ayuden a interpretar las condiciones que favorecen 
el desarrollo de capacidades y el empoderamiento de las personas y 
fomenten el diálogo y la deliberación ya que:

La racionalidad es una herramienta de los homínidos, relativamente 
reciente, que complementa y apoya a nuestro bagaje filogenético y 
a las emociones, e intenta mejorar la toma de decisiones en algunos 
aspectos y afrontar nuevos escenarios o desafíos. Aunque la raciona-
lidad no tenía el objetivo de dar respuesta a todas las incertidumbres 
sentidas o vividas por los seres humanos —tampoco podría hacerlo 
aunque lo intentara—, por eso sus respuestas son en muchas oca-
siones limitadas, fragmentadas e incoherentes (Comins Mingol & 
Muñoz, 2013, p.24).

En este escenario, Vicent Martínez (2001) plantea que la Investigación 
para la paz (ipp) trastoca la idea convencional de ciencia (mecanicis-
ta, cuantitativa, heliocéntrica, eurocéntrica y secularizada), misma que 
“guarda una relación congénita con la noción de desarrollo, como una 
suavización de su alianza con el racismo, el sexismo, el imperialismo y 
el colonialismo” (Martínez Guzmán, 2001, p.94). El ideal de ciencia (ma-
temático−experimental) instalado en las sociedades modernas, al dejar 
de lado el mundo de la vida y de las relaciones entre las personas, olvidó 
que sus leyes, postulados y conceptos son tan solo metáforas que sirven 
para explicar determinados hechos, en el marco de unos determinados 
valores, intereses, expectativas o normas.

Figura 3.1 La paz: objeto de estudio en el ámbito académico

Demanda 
hacer un...

Que se 
traduce en una...

Investigación
para la paz

Giro 
epistemológico

Matriz unitaria 
y comprensiva para la 
construcción de paz



Investigación para la paz   129 

La ipp no es neutral, ni son objetivos los saberes que produce, aclara 
Vicent Martínez (2000). En ella se combinan saberes provenientes 
tanto de los estudios de género como de los pueblos originarios, 
se incorpora la racionalidad comunicativa como alternativa al proceder 
instrumental y estratégica de la ciencia convencional y se enfatiza el 
carácter performativo del lenguaje para avanzar en el entendimiento 
mutuo. Las palabras, aclara el autor, no solo sirven para describir el 
entorno. Hacemos cosas con palabras.2 Por eso la paz se construye 
a través de lo que nos decimos, hacemos o callamos entre los seres 
humanos y en relación a la naturaleza porque “todo decir es hacer 
asumiendo la responsabilidad de lo que nos hacemos unos a otros y de-
jando abierta la posibilidad de pedirnos cuentas por lo que nos hacemos” 
(Martínez Guzmán, 2001, p.83).

Otros autores que el mismo Martínez Guzmán señala como fun-
damentos del giro epistemológico que propone y nos ayudan a una 
comprensión más amplia de sus alcances son Michael Foucault, de 
quien retoma la idea de revisar lo que es decible y silenciado en una 
época dada, las prácticas discursivas que crean unos objetos y no otros; 
Jacques Derrida que plantea la necesidad de aprender a de−construir o 
diferir de las estructuras lingüísticas, logo−céntricas, socio−institucio-
nales, políticas o filosóficas en las que se basa la racionalidad científi-
ca que pretende demostrar “la objetividad” de las cosas, mantener el 
pensamiento dicotómico (bien / mal, verdad / mentira, realidad / apa-
riencia / hombre, mujer) y rechazar las ambigüedades; Jean−François 
Lyotard que señala la legitimidad que tienen los pequeños relatos y 
los saberes narrativos que permanentemente han sido rechazados por 
los grandes relatos de la modernidad ilustrada; el concepto de “actos 
de habla” propuesto por John L. Austin y el de “juegos del lenguaje” 
sugerido por Ludwig Wittgenstein que ayudan a entender mejor lo 

2.	 Hace 20 años, por ejemplo, carecían de sentido palabras como “Internet”, “Wi−Fi”, “modem” o 
“usb”, conceptos que, en la actualidad, resultan fundamentales para realizar un sinnúmero de acti-
vidades primordialmente en el ámbito urbano.



130    Construir paz y trasformar conflictos

que hacemos con las palabras, la realidad que vamos construyendo con 
nuestros discursos. Las palabras, agrega Martínez, sirven para debatir, 
para comunicarnos, para interpelarnos. La ambigüedad inherente a 
todas las palabras, lejos de ser un problema, es una oportunidad más 
que tenemos para humanizarnos al usar el lenguaje que nos constituye 
como humanos.

Enmarcado, principalmente, en una perspectiva posmoderna (aun-
que no solo), Vicent Martínez (2005) propone que los estudios de paz 
necesitan ir más allá de la racionalidad moderna y científica, dada la 
estrechez de miras y los sesgos en los que se fundamenta y que poco o 
nada tienen que ver con las formas como piensa la gente, para pensar 
los intercambios humanos como relaciones entre nudos de comuni-
cación o “juegos del lenguaje” muy plurales. Por lo tanto, convencido 
de que los seres humanos tenemos capacidades para hacer las paces, 
el “giro epistemológico” nos lo presente resumido en el siguiente es-
quema (véase la figura 3.2).

Intersubjetividad, para romper la dicotomía entre lo objetivo y sub-
jetivo; darnos razones y pedirnos cuentas de lo que nos hacemos y 
decimos porque nuestra vida es inseparable de la de los otros y so-
mos mutuamente responsables; axiológica, porque la paz es un valor 
y la objetividad no existe en el ámbito de los valores; referida a la 
comunicación, para superar el paradigma de la conciencia individual 
impulsado por la modernidad. Esta forma de pensar la racionalidad 
que se requiere para construir saberes pacíficos y que Vicent Martí-
nez propone como un giro epistemológico, la encontramos también 
presente en otros autores.

Johan Galtung (2003) por ejemplo, al definir la paz como el des-
pliegue de la vida no solo humana, como anchura y profundidad de la 
vida que se liga a otras vidas, nos hace pensar la necesidad de poner 
la vida con toda su complejidad, en el centro de nuestros análisis (para 
hacer una biopolítica de la paz, por ejemplo). Considera también que 
más que un punto de llegada, la paz tiene que ser pensada como punto 
de partida y desde ahí, cuestionarnos los medios que se requieren para 



Investigación para la paz   131 

irla construyendo en el camino “No hay un camino para la paz, la paz 
es el camino”. Asimismo, para trascender el pensamiento dicotómico 
que nos lleva a pensar en buenos (los pacíficos) y malos (los violen-
tos), en muchos de sus escritos propone analizar la realidad desde un 
pensamiento triádico para:

•	Analizar los componentes de los conflictos (contradicción − acti-
tudes − comportamientos).
•	Intervenir en ellos utilizando el modelo de la medicina (diagnós-
tico − pronóstico − terapia).
•	Articular los tres elementos que se necesitan para construir sabe-
res pacíficos (hechos − teorías − valores).
•	Combinar los procesos que hay que poner en marcha cuando se 
han firmado acuerdos de paz (resolución − reconstrucción − recon-
ciliación).
•	Entender los dinamismos de los tres tipos de violencia (directa − 
estructural − cultural).

Figura 3.2  Un giro epistemológico–performativo para hacer las paces

Giro espistemológico
De una actitud objetiva a una actitud performativa

Actitud objetiva 

Objetividad

Perspectiva de observador

Relación sujeto–objeto

Referida a “hechos”

Neutra en relación a valores

Sin asumir compromisos

No se asume como sujeta a responsabilidad

Basada en el paradigma de la conciencia

Se pretende realista

Actitud objetiva 

Intersubetividad

Perspectiva de participante

Relación entre sujetos

Basada en lo que “nos hacemos” unos a otros

Axiológica

Asume compromisos por lo que hace y valora

Se somete a responder y rendir cuentas

Basada en el paradigma de la comunicación

Reconstruye posibilidades y competencias 
humanas

Fuente: elaboración propia a partir de Martínez Guzmán (2001, p.219).



132    Construir paz y trasformar conflictos

Y a través de una combinación que hace de varios de ellos (véase la 
figura 3.3) podemos comprender la mejor manera de intervenir en as-
pectos concretos de la realidad que nos circunda (por ejemplo: de cara 
a la violencia cultural, la reconciliación nos lleva a pensar la necesidad 
de intervenir en las actitudes que mantienen el conflicto o la violencia).

Asimismo, dado el papel relevante que juegan los valores en este 
campo de estudios, Galtung (2003) señala la necesidad de abordar 
el conocimiento de la paz desde una epistemología no positivista 
que contribuya a superar la violencia cultural que se ha instalado 
también en el ámbito académico.

Para John Paul Lederach (2007), el arte y el alma de la construcción 
de paz estriban en:

•	Establecer un sinfín de relaciones con diversos actores, en distin-
tos ámbitos, a varios niveles.
• Utilizar la creatividad para imaginar todas las alternativas que 
existen para trasformar los conflictos que nos vinculan con los otros.
•	Asumir los riesgos que supone salirse de los parámetros social-
mente establecidos.
•	Adoptar una curiosidad paradójica que nos permita vislumbrar 
todo aquello que está fuera de las creencias comunes, reúna verda-
des aparentemente contradictorias y nos permita asumir la ambi-
güedad y la contradicciones que están presentes en todo lo que tiene 
vida.

Por un lado, debemos aceptar lo real de la apariencia, cómo parecen 
ser las cosas. Por otro lado, debemos explorar lo real de la experien-
cia vivida, cómo han surgido percepciones y significados y cómo 
pueden apuntar a realidades de lo que ahora es aparente y de lo in-
visible que hay más allá de lo que se presenta como concluyente [...] 
La curiosidad paradójica estimula y provoca la imaginación moral 
(Lederach, 2007, pp. 73−74)



Investigación para la paz   133 

En la metáfora médica con la que José María Tortosa (2001) compara 
la investigación para la paz encontramos también elementos del giro 
epistemológico que venimos explicando. Al igual que sucede en la me-
dicina que nunca podrá erradicar las enfermedades, explica Tortosa, 
la investigación para la paz debe tomar en cuenta que la violencia es 
una forma de comportamiento humano que está y ha estado presen-
te a lo largo de la historia. Sin embargo, así como en el ámbito de la 
salud existen instituciones, sub−disciplinas, procedimientos o técni-
cas para enfrentar las enfermedades, los investigadores para la paz 
tienen como tarea enfocar sus capacidades para analizar (como si se 
tratara de radiografías, análisis clínicos, diagnósticos...) los hechos 
violentos (enfermedades) que se quieren controlar o erradicar, propo-
ner cursos de acción (terapias) para hacer un manejo adecuado de 
los conflictos o mecanismos (medicamentos, vacunas, recetas...) 
para el mantenimiento de la paz (salud).  Y así como para mante-
ner un nivel óptimo de la salud se requieren una buena alimentación y 
un ejercicio físico adecuado que se traducen en un cierto estilo de vida, 
en términos de paz, ese estilo de vida se llama canales de comunicación 
abiertos al diálogo con diferentes voces y perspectivas, aclara Tortosa.

Figura 3.3 Pensamiento triangular para trascender los dualismos

Violencia
directa

Violencia cultural

Violencia estructural

Contradicción

Conducta

Reconstrucción

Resolución

Reconciliación

Actitudes

Fuente: elaboración propia a partir de Johan Galtung (1998, p.18).



134    Construir paz y trasformar conflictos

Vicenç Fisas (1998) a través de sus escritos nos ayuda a pensar la 
paz en términos plurales, es decir, como paces, cuando señala por 
ejemplo las “4−D” que sirven como pilares para construir cultura de 
paz: democracia, desarrollo, derechos humanos y desarme (cfr. capí-
tulo 1). Asimismo, a partir de un breve recuento histórico que hace 
de la idea de paz, señala cómo en algunos momentos o contextos se 
ha entendido como ausencia de guerra (paz negativa), como equili-
brio de fuerzas (entre las potencias mundiales durante la guerra fría), 
como acciones a favor de la justicia y la satisfacción de necesidades 
(paz positiva), como paz femenina (al recuperar e incorporar prácti-
cas sociales que tradicionalmente han sido atribuidas a las mujeres) 
o como paz ambiental (paz que se construye en relación con el medio 
ambiente). Esta diversidad de perspectivas, aclara Fisas, es una invi-
tación a no encerrarnos en una concepción estrecha y simple de paz. 
¡Hay alternativas!

Igualmente, desde una visión histórica, diversos autores (Galtung, 
1985; Lederach, 2000; Muñoz & López Martínez, 2000; Muñoz, 2004; 
Martínez López, 2010) explican el cúmulo de significados que encie-
rran las palabras que han servido para designar esta idea presente en 
la noosfera de la humanidad. La pax romana nace, se desarrolla y aplica 
en un imperio, como ley y orden interior, en función de pactos que no 
necesariamente suponen justicia reciprocidad o igualdad sino prin-
cipalmente la defensa del imperio: “¡Si quieres paz, prepárate para la 
guerra!”. Eirene, junto con sus hermanas Díke (justicia) y Eunonía (buen 
gobierno), hijas de Temis (la diosa de la balanza), son divinidades de 
orden, encargadas de regular los conflictos, promover la satisfacción 
de necesidades y contribuir al equilibrio entre las comunidades. El sha-
lom, vinculado sobre todo al bienestar material y la justicia, depende 
de mantenerse fiel a la relación con un dios que los ha elegido como 
pueblo. A través del Ágape, busca expresarse la relación de amor entre 
la gente, la caridad cristiana, la buena voluntad entre las personas: “¡Lo 
que a otros hiciste, a mí me lo hiciste!” A través de salam se quiere 
expresar tanto una paz interna y espiritual, con una buena dosis 



Investigación para la paz   135 

de connotaciones religiosas, así como la tranquilidad y concordia que 
acarrea la ausencia de peligros y problemas con otros pueblos con los 
que cotidianamente emergían numerosos conflictos.

Asimismo, una mirada amplia y plural de este concepto es expuesta 
por Wolfgang Dietrich (s.f.) quien agrupa en cinco grandes categorías 
o familias las prácticas de Paz que se han dado en el mundo. Al asu-
mir como punto de partida que no existe una sola manera legítima de 
pensar y actuar en pro de la paz, y que difícilmente se podrá llegar 
a un consenso en este terreno, propone pensar la paz como “Paces 
trasracionales” para enfatizar los contextos socio−culturales que han 
inspirado las diversas maneras de construir paz. Desde las paces ener-
géticas, aclara el autor, se entiende que en cada uno de nosotros está 
presente esa energía originaria que nos ha dado la vida, a partir de 
la cual cada quien debe entender el lugar que ocupa en el mundo 
para poder orientar su existencia. Se trata una experiencia espiritual 
de paces, con un alto grado de sentido comunitario que, cultural-
mente hablando: “son transmitidas desde que el ser humano como 
especie goza de consciencia sobre sí mismo” (Dietrich, s.f., p.6). En las 
paces morales se entiende que la paz es posible siempre y cuando se 
obedezca correctamente lo estipulado por las instituciones y se acaten 
las normas que marcan los expertos o iniciados en el conocimiento 
de “la verdad”. De esta manera “la transformación de cosmovisiones 
energéticas en morales trae consigo una revaloración inmediata de las 
normas” (Dietrich, s.f., p.9). Por su parte, las paces modernas promue-
ven el desarrollo, la civilización, el progreso, la ciencia o el estado, y 
van ligadas a ideales como la justicia, la seguridad o los derechos que 
se entienden como valores universales de obligada observancia a nivel 
mundial. Aquí, las normas morales están subordinadas a las normas 
de la razón y, al igual que las paces morales, tienden a reducir la paz 
a aspectos normativos. Las paces posmodernas, por el contrario, no 
plantean su vigencia a nivel universal. Son paces locales, contextua-
lizadas, pequeñas o transitorias, en las que el valor central es su mul-
tiplicidad. Ajenas a la dicotomía entre ser y deber ser, consideran que 



136    Construir paz y trasformar conflictos

es responsabilidad nuestra definir y redefinir lo que es la paz en cada 
encuentro con los demás. Es una realidad que depende de nosotros 
construir, que está en nuestras manos y que “solo se forman como re-
laciones incompletas e inacabables, como equilibrios dinámicos, que 
de forma temporal y perspectivista pueden ser percibidos y definidos 
como paz” (Dietrich, s.f., p.13). Por último, las paces trasracionales son 
traspersonales, sistémicas, ecológicas y espirituales. Adoptan tanto el 
pluralismo de las paces postmodernas como la visión holística de las 
energéticas. Se enmarcan en el post−estructuralismo, alejándose de los 
discursos de la justicia o la verdad y enaltecen la naturaleza energética 
del ser humano y las redes e interrelaciones que construye. Asumir 
una perspectiva trasracional de la paz “me parece lo más significati-
vo cuando tenemos la sensación de que el equilibrio está seriamente 
amenazado” (Dietrich, s.f., p.17).

Fuente: elaboración propia a partir de Dietrich (s.f.). Una explicación más amplia de esta propuesta puede verse en Kubny (2013).

Figura 3.4	 ¿Muchas culturas? Múltiples formas de hacer las paces.
	 ¡Hay alternativas!

Modernas

Postmodernas

TransracionalesEnergéticas

Morales



Investigación para la paz   137 

Construccionismo social: 
otra manera de hacer un giro epistemológico

Como quedó de manifiesto en el apartado anterior, más que hablar de 
paz, lo adecuado es referirnos en plural a las múltiples formas pací-
ficas de pensar y hacer que existen en el mundo. Según el contexto, 
las tradiciones, la época o el trasfondo cultural, contamos con muchas 
maneras de formular la paz, más allá de la mera ausencia de guerra. 
Sin embargo, ¿qué significa “hacer” o “construir” paces?

En la búsqueda de referencias para documentar el sentido de esta 
actitud pro−activa nos topamos con el Construccionismo Social que, 
entre otras cosas, invita a pensar los problemas de otras maneras, a 
mirar nuestras certezas con otros ojos. Aunque los autores que propo-
nen este enfoque no lo hacen explícitamente en relación a la paz, sus 
planteamientos contribuyen a dar fuerza conceptual al giro epistemo-
lógico expuesto líneas arriba.

El Construccionismo Social, aclara Javier Torres Nafarrate (1995), 
no es una teoría sobre un asunto u objeto particular. Sus planteamien-
tos son más bien como un punto de partida para pensar desde otros 
ángulos la realidad en su conjunto. Es como un principio teórico más 
radical que permite entender un sinfín de esferas y problemas de la 
sociedad contemporánea. Frente al racionalismo que quiere explicar 
la realidad de manera inequívoca y eliminar las contradicciones, o al 
empirismo que considera que son los hechos quienes deciden lo que 
es o no verdadero; el Construccionismo Social sostiene que todo co-
nocimiento opera como un sistema, desde el interior de sí mismo, me-
diante sus propias estructuras, y que los hechos no pueden confirmar 
o desmentir nada. Sin embargo, “no resulta nada fácil desprendernos 
de la idea de que existe una realidad independiente de nuestro modo de 
acceso a la misma”, como aclara Tomás Ibáñez (2001, p.232).

La ciencia, al poner a la realidad misma como el fundamento 
del conocimiento, crea una ontología o estructura de las cosas. Pero el 
construccionismo no pone en entredicho la existencia de la realidad. 



138    Construir paz y trasformar conflictos

Lo que plantea más bien es que la realidad es como es porque nosotros 
somos como somos: “la realidad no existe con independencia de nuestro 
modo de acceso a la misma [...] Ni la distancia, ni el fuego, ni el árbol, ni 
el cáncer, ni la paranoia existen en la realidad con independencia de 
nosotros, de nuestra conformación como seres humanos y como seres 
sociales” (Ibáñez, 2001, p.233). Los objetos, los problemas, las ideas, las 
instituciones... resultan de nuestras características, de nuestras conven-
ciones, de nuestras prácticas, incluso de nuestras metáforas:

[...] somos nosotros quienes instituimos como objetos los objetos 
de los que aparentemente está hecha la realidad. El objeto no ge-
nera nuestra representación de él sino que resulta de las prácticas 
que articulamos para representarlo [...] Creer que la realidad existe 
con independencia de nuestro modo de acceso a la realidad es una 
ingenuidad, hoy por hoy, insostenible (Ibáñez, 2001, p.234).

Cuando elaboramos un conocimiento no estamos representando algo 
que está ahí afuera,  en la realidad, esperando ser desentrañado, 
sino que “estamos construyendo de par en par un objeto original que 
no traduce nada y que no representa ningún trozo de realidad” (Ibáñez, 
1994, p.249; las cursivas son del original). Esta forma de entender el 
conocimiento nos ayuda a reconocer la Paz, incluso donde parece que 
no existe, porque como señala José Manuel Martín Morillas (2003) al 
recordar una frase de Francisco Muñoz: “una cosa es ‘ver’ la violencia, 
y plantearse qué hacer con ella, pero desde la violencia, y otra, muy 
diferente, es ‘ver’ violencia y ‘ver’ paz, y plantearse ‘qué hacer con la 
violencia desde la paz’” (Martín Morillas, 2003, p.37).

Para comprender mejor lo que significa hacer o construir las paces 
podemos atrevernos a cambiar en el siguiente párrafo de Ibáñez la 
palabra social” por “paz” para sacar algunas consecuencias de ello:

Cualquier cosa que denominemos “social” [paz] está íntima y ne-
cesariamente relacionada con el lenguaje y con la cultura. Nada es 



Investigación para la paz   139 

social [pacífico] si no es instituido como tal en el mundo de signi-
ficados comunes propios de una colectividad de seres humanos, es 
decir, en el marco y por medio de la intersubjetividad [...] lo social 
[lo pacífico] no radica en las personas, ni tampoco fuera de ellas sino 
que se ubica precisamente entre las personas, es decir, en el espacio 
de significados (Ibáñez, 1994, p.227).

La paz aparece entonces en el mundo de los significados culturales 
compartidos, cuando es instituida como tal a través de la comunicación 
y el entendimiento mutuos. Nada ni nadie es pacífico “en realidad”. 
Somos nosotros mismos, en lo personal y colectivo, quienes tenemos 
capacidades para nombrarla, pensarla, diseñarla, vivirla o trasformarla.

El construccionismo disuelve la dicotomía sujeto−objeto, es des−rei-
ficante, des−naturalizante, des−esencializante. Radicaliza al máximo la 
naturaleza social de nuestro mundo, así como la historicidad de nues-
tras prácticas y nuestra existencia, y abarca la construcción del sujeto, 
la construcción del objeto y la construcción del conocimiento. “La 
realidad no existe con independencia de las prácticas mediante las 
cuales la objetivamos y, con ello, la construimos. La realidad es siempre 
‘realidad−para−nosotros’, ‘realidad−desde−nuestra−perspectiva’” (Ibá-
ñez, 1994, p.252). Los colores, los sonidos, las formas, las estructuras... 
no existen en la naturaleza. Somos nosotros quienes los construimos 
dada nuestra propia conformación sensorial. “Lo que ‘somos’ social, 
biológica y físicamente constriñe decisivamente el modo en que po-
demos construir la realidad” (Ibáñez, 1994, p.253).

Como seres sociales, una característica fundamental que tenemos 
como humanos es nuestra capacidad simbólica. Crear, modificar, am-
pliar o restringir significados se constituye en una actividad productiva 
que incide necesariamente en la realidad que nos circunda. En el fondo, 
el problema consiste en decidir el tipo de conocimiento que elegimos 
producir para la vida que queremos. “La naturaleza de las cosas se mol-
dea en el lenguaje, no existe fundamento de la ciencia o de cualquier 



140    Construir paz y trasformar conflictos

otro conocimiento que genera empresa salvo en las comunidades de 
interlocutores” (Gergen, 1996, p.12). Aquello que cuenta como “crimi-
nalidad”, “violencia”, “guerra”, “paz”, “amor”, “altruismo”, etcétera, se 
desarrolla en el seno de relaciones. Sin embargo:

No es que existan diferentes realidades porque existan diferentes 
maneras de tratar la misma realidad sino que existen diversas reali-
dades porque la propia realidad incorpora en sí misma, y como parte 
constitutiva de sí misma, una serie de características que provienen 
de la actividad desarrollada por los individuos en el proceso que 
les lleva a formar su propia visión de la realidad (Ibáñez, 1994, pp. 
157−158).

Numerosas instituciones que existieron en el pasado (la inquisición, la 
colonia, el racismo, el apartheid...) fueron resultado de maneras espe-
cíficas de entender el mundo, la trascendencia, la naturaleza humana 
y sus relaciones. Lo que en la actualidad se denomina como “cientí-
fico”, “progreso”, “justicia”, “desarrollo”, “tecnología”, “democracia” o 
“derechos humanos” responde a posiciones, entramados de relaciones, 
juegos de poder, representaciones e intereses sociales. “La narración 
de relatos o de historias nunca es neutra; el narrador siempre dirige 
nuestra atención hacia ciertos elementos del mundo. De todos modos, 
deberíamos resaltar la curiosidad genuina y la flexibilidad teórica a la 
hora de construir una perspectiva alternativa” (Nussbaum, 2012, p.34).

La paz es por lo tanto una realidad para nosotros, una realidad desde 
nuestra perspectiva, si nos empeñamos en reconocerla, documentar-
la, evidenciarla o nombrarla. La paz ahí está, en muchas de nues-
tros proyectos, en muchos contextos, de muchas maneras, con muchos 
sentidos, acompañada de algunos hechos de violencia y cruel-
dad. “Necesitamos, por tanto, una filosofía emancipadora [...] Un 
pensamiento capaz de interpelar y discutir los discursos hege-
mónicos, capaz de promover un sujeto individual y colectivo, crítico 



Investigación para la paz   141 

y reflexivo, autodirigido” (Comins Mingol & Muñoz, 2013, p.28; las 
cursivas son del original).

En resumen. La primera herramienta con la que se cuenta al poner 
en marcha un proyecto de investigación es el propio investigador. En el 
caso de la ipp, la invitación que se hace es tratar de ver la realidad con 
ojos diferentes a los propuestos por el modelo de ciencia convencio-
nal. Y uno de los argumentos en los que se basa la idea de hacer este 
giro epistemológico es por el carácter axiológico de nuestro objeto de 
estudio: la paz es un valor y no se puede ser tan objetivo en el cam-
po de los valores. Desde esta perspectiva, el esquema propuesto por 
Martínez Guzmán sintetiza adecuadamente el sentido que se quiere 
dar a esa manera alternativa de plantearse frente a la realidad. Y en el 
propio campo de la ipp, así como en otros ámbitos del saber humano, 
encontramos modos de pensar que caminan en una dirección simi-
lar, mismos que hemos presentado de manera sintética. Retomando 
nuevamente nuestro campo de estudio se exponen a continuación al-
gunos planteamientos que permiten pensar y hacer las paces desde 
otras perspectivas.

Matriz para la construcción
de una paz compleja, conflictiva e imperfecta

En coherencia con la perspectiva construccionista que asumimos para 
llevar a cabo el giro epistemológico propuesto por Martínez Guzmán 
(2000 y 2001), Martha Nussbaum señala: “no podemos observar una 
vida ni escuchar una historia sin ir equipados de antemano con ciertas 
intuiciones preliminares acerca de lo que es significativo y lo que no 
[...] si no contamos con idea alguna de qué andamos buscando jamás lo 
encontraremos” (Nussbaum, 2012, pp. 33−34); y precisa: “las teorías 
son una parte sustancial de nuestro mundo, ya que enmarcan nuestro 
modo de ver los temas, moldean nuestras apreciaciones de lo que es 
destacado y lo que no, y, por consiguiente, decantan el debate hacia 
ciertas políticas y no hacia otras” (Nussbaum, 2012, p.15).



142    Construir paz y trasformar conflictos

De esta manera, Francisco Muñoz (s.f., 2001, 2004) y los autores 
que con él trabajan (2000, 2005, 2009, 2010, 2011, 2013) nos proponen 
una manera de pensar la paz que surge desde la paz misma, como la 
experiencia originaria o inicial en la vida de todos los seres humanos, 
a partir de la cual logramos identificar la violencia cuando dicha paz 
se ha perdido. Es más, considera que a lo largo de la historia ha habido 
más momentos de paz, concordia, comprensión o acuerdos entre los 
seres humanos, que hechos de violencia o destrucción. Desde estas 
intuiciones o hipótesis de partida, propone el concepto paz imperfecta, 
para acercarse a un conocimiento sistemático de la misma, al que pos-
teriormente le agrega dos características más: compleja y conflictiva 
(véase la figura 3.5). Comencemos por estas últimas.

Paz compleja

Puesto que la complejidad es una de las características resultantes de 
los procesos expansivos y evolutivos del universo señalan Francisco 
Muñoz y Beatriz Molina Rueda (2009), todas las actividades humanas 
están insertas en tal complejidad, y la conflictividad, es el resultado 
de la forma como la gestionamos. La complejidad permite salirnos de 
la lógica binaria para trascender las dicotomías. Puesto que en los se-
res vivos la indeterminación y el desorden intervienen como factores 
que contribuyen a su organización y autoorganización, el conjunto de 
tensiones, interacciones e interdependencias que se dan en cualquier 
nicho ecológico, a pesar de su carácter aleatorio e incierto, constitu-
yen una auto−organización espontánea. Por eso, desde la óptica de la 
complejidad, además de un razonamiento lógico, resulta fundamental 
incluir las contradicciones y complementariedades que constituyen 
lo real, tomar en cuenta que todo está relacionado con todo y que so-
mos a la vez individuos−grupos−y−especie que compartimos con otros 
seres un medio vital donde no hay separaciones entre lo biológico−fí-
sico−sociocultural: “no hay discontinuidad entre lo social, lo humano 



Investigación para la paz   143 

y sus raíces biológicas” (Torres, 1995, p.12). La realidad es “un estado 
simultáneo de orden y desorden, mientras intercambia energía con el 
medio externo” (Fontan, 2013, p.82).

Esta forma compleja de posicionarse ante la realidad, al trasladarse 
al ámbito de la construcción de paz, implica planteársela como un 
sistema abierto, en el que no se puede adivinar el patrón de compor-
tamiento de interacciones y reacciones que seguirá, aunque “es un 
sistema capaz de resurgir constantemente en niveles más complejos 
de desarrollo” (Fontan, 2013, pp. 82−83). Por lo anterior, la investigación 
para la paz debe considerar las relaciones complementarias y contra-
dictorias que se dan entre las paces, las violencias y los conflictos, 
entender la paz como búsqueda de equilibrios dinámicos, y de cara a 
los conflictos, además de analizar las relaciones que se establecen en-
tre los actores implicados en ellos, reconocer el sistema social del que 
forman parte y las estructuras que mantienen los patrones de acción 
institucionalizados, puesto que:

[...] el ser humano es a la vez especie, grupo e individuo, naturaleza y 
cultura, una red de escenarios sub, inter, intra y supra personales, en 
los que confluyen una serie de estratos o instancias: animalidad, sub-

Figura 3.5 Paz compleja, conflictiva e imperfecta

Paz
imperfecta

Paz
conflictiva

Paz
compleja



144    Construir paz y trasformar conflictos

consciente, inconsciente, conciencia, grupalidad, comunidad, nación o 
estado. Por ello, la vida personal y social comporta conflictos surgidos 
de las demandas de cada nivel (Muñoz & Molina Rueda, 2010, p.48).

Tal perspectiva incorpora saberes de diversa índole, como la relación 
armónica y sustentable con el entorno, las normas y los valores sociales 
que sirven para orientar el comportamiento humano, las instituciones y 
leyes que deben cumplirse o los acuerdos intersubjetivos que propician 
la convivencia y el mutuo reconocimiento.

Paz conflictiva

Puesto que sabemos que todo está relacionado con todo y que los 
seres humanos vivimos inmersos en la conflictividad que dinamiza 
al universo (Muñoz, 2004) entendemos que la conflictividad es parte 
constitutiva de nuestra condición humana.

No obstante, además de heredar los mecanismos provistos por 
la naturaleza para mantener los equilibrios necesarios para la vida, la 
cultura aporta infinidad de pautas para convivir con los demás a pesar 
de nuestros conflictos. Inconscientemente, a nivel de las emociones, 
muchos conflictos son regulados por nuestro propio cuerpo. En otros 
casos, contamos con normas, instituciones, tradiciones o valores 
para conseguirlo. Constantemente estamos negociando con los de-
más, condiciones que propician el entendimiento y la comprensión. 
Saber convivir con nuestros conflictos contribuye a mejorar nuestra 
calidad de vida. De ahí la necesidad de aceptar su presencia en todas 
nuestras interacciones y reconocer las capacidades biológicas y socio−
culturales con las que contamos para su regulación o trasformación. 
Por eso hay que comprender su naturaleza y el contexto en el que se 
dan, los actores que participan en ellos y las dinámicas que siguen, 
así como las mediaciones que permiten abordarlos de forma cons-
tructiva, conscientes que el ambiente es en buena medida producto 



Investigación para la paz   145 

de una construcción social. Y en este orden de ideas, tendríamos que 
comprender también las necesidades (cfr. capítulo 4), es decir, 

[...] considerar las necesidades desde una perspectiva amplia, distin-
guiendo entre necesidades y satisfactores o bienes, que nos dé una 
mayor perspectiva y posibilidades de análisis [...] distinguir entre la 
urgencia de unas necesidades u otras y la legitimidad de las mismas; 
también entre la articulación de los deseos y los anhelos individua-
les y la capacidad del colectivo de asumirlos o satisfacerlos (Muñoz, 
Herrera, Molina & Sánchez, 2005, p.58).

Los conflictos, están en medio de la paz y la violencia y son fundamen-
tales para entender lo que hay que cambiar. Por eso hablamos de una 
paz conflictiva ya que “es una respuesta de los humanos a los desafíos 
del medio ambiente en el que habita, lo que está en estrecha conexión 
con las relaciones que se establecen dentro de la especie” (Muñoz & 
Molina Rueda, 2009, p.28).

Esta visión de los conflictos que moldea nuestras apreciaciones so-
bre lo que es o no significativo para la paz, se enriquece con algunas 
consideraciones de Galtung (2003) quien entiende el conflicto como 
sistemas con vida o luchas por necesidades, que pueden llevarnos a 
conductas constructivas o destructivas y que en nosotros trastocan 
todo (emociones, sentimientos, pensamientos, valores, etcétera). Su 
trasformación puede llegar a ser cuestión de vida o muerte puesto que 
“el conflicto es sobre la vida, apuntando directamente a las contradic-
ciones como creadoras y destructoras de vida. Una teoría del conflicto 
tendrá que situarse fenomenológicamente a este nivel” (Galtung, 2003, 
p.109).

Sin embargo, en la práctica, los conflictos son muy complejos, aun-
que a mayor complejidad, aclara Galtung, más posibilidades existen 
para su trasformación noviolenta. Los intereses, por ejemplo, son me-
dios para satisfacer necesidades, y estas, son más profundas que los 
valores ya que los valores los elegimos, no así las necesidades. No 



146    Construir paz y trasformar conflictos

existe un conflicto que no pueda ser abordado positivamente con crea-
tividad. ¡Siempre hay alternativas! Por eso “la resolución de conflictos 
en el sentido gandhiano no se produce en primer lugar mediante la 
confrontación de puntos de vista, diálogo, negociación y acuerdo sino 
mediante la experimentación con nuevas formas de vida social” (Gal-
tung, 2003, p.162). Pero hay que tomar en cuenta que al calor de las ten-
siones que se producen en los conflictos una de las primeras víctimas 
es su complejidad, precisa el autor. Paz, violencia y conflictos tienen 
que ser vistas en su totalidad, en las relaciones que se establecen entre 
ellas, en todos los niveles de la organización de la vida, no solo humana.
La perspectiva conflictiva de la paz imperfecta (Muñoz, 2001) esboza-
da en este apartado se complementa también con los aportes de Axel 
Honneth (1997) para quien resulta fundamental tanto comprender la 
gramática moral que da forma a los conflictos sociales, como utilizar el 
potencial que en ellos se encierra para contribuir al desarrollo personal 
y colectivo. Los acuerdos intersubjetivos a través de los cuales se crean 
los consensos y favorecen la cohesión social nacen y se consolidan a 
través del mutuo reconocimiento tomando en cuenta que “el conflicto 
representa una especie de mecanismo de colectivización social que 
fuerza a los sujetos a reconocerse recíprocamente” (Honneth, 1997, 
p.41). Si una persona o un colectivo no se siente tomado en cuenta en 
el conjunto de valores y normas establecidas por una sociedad o vive 
marginado, despreciado, rechazado o humillado, sea o no en términos 
económicos, hará hasta lo imposible para conseguir el reconocimiento 
que moralmente considera le corresponde por ser parte de la sociedad. 
Se trata de “conflictos cotidianos en los que las personas afectadas 
tratan, mediante sus propios esfuerzos simbólicos y prácticos, de 
modificar un orden distributivo que sienten como injusto” (Fraser & 
Honnet, 2006, p.120). Y a través de los conflictos en los que se ven invo-
lucrados cuando luchan por reconocimiento, estos grupos o personas 
van conquistando:



Investigación para la paz   147 

1.	La autoconfianza emocional que todos requerimos para la sobre-
vivencia. 
2.	El autorrespeto jurídico respecto de los derechos establecidos so-
cialmente.
3.  La autoestima o valoración que todos los individuos necesitamos 
recibir de la sociedad en la que vivimos.

En cualquier de los tres niveles, la falta de reconocimiento priva a las 
personas o grupos de capacidades que son fundamentales para la vida 
en sociedad, y se diferencian unos de otros por el conflicto que genera 
la no aplicación legítima de un principio socialmente establecido: el 
amor, la igualdad o el éxito. Quienes se enfrentan en un conflicto tienen 
ya incorporado al otro generalizado como parámetro para orientar 
sus acciones, respecto del cual consideran que depende su acción, 
bienestar o valía. De esta manera, “los conflictos sociales en que se 
rompe la eticidad natural ocasionan en los sujetos la emergencia de 
una disposición a reconocerse recíprocamente, como destinados unos 
a otros y, no obstante, al mismo tiempo, como personas plenamente 
individualizadas” (Honneth, 1997, p.37). La expectativa de una estima 
adecuada, respecto a determinadas actividades consideradas valiosas 
por la sociedad en la que se vive, constituye la trama principal del 
conflicto, precisa el autor.

Paz imperfecta

Con esta categoría, Francisco Muñoz se plantea ampliar los significa-
dos de la paz desde las perspectivas del conflicto y la complejidad, al 
considerarla como un elemento constitutivo de las realidades sociales, 
para resaltar todos esos momentos donde ha estado presente, así como 
aquellos procesos sociales donde se ha decidido regular o trasformar 
positivamente la conflictividad humana: “la ‘imperfección’ nos acerca 
a lo humano, donde es posible la convivencia de aspectos positivos y 
negativos, de aciertos y errores” (Muñoz, 2001, p.43).



148    Construir paz y trasformar conflictos

La imperfección nos ayuda a pensar la paz como un asunto huma-
no, entre el idealismo utópico o el conformismo, como algo que se 
construye cotidianamente en todos los contextos, en medio de los 
dinamismos y las relaciones que dan forma a la vida, en el marco de 
procesos históricos abiertos. Permite articular las multifacéticas ex-
periencias de paz con las teorías, los modelos y conceptos mediante 
los cuales se ha pretendido explicar, trascender la dicotomía que sepa-
ra la paz en positiva y negativa, contribuye a una comprensión global 
y no fraccionaria de la realidad al considerarla en sus relaciones con 
la violencia y los conflictos; y nos aleja de las visiones objetivistas, 
cerradas o dogmáticas para acercarnos a la intersubjetividad (necesa-
riamente conflictiva), al debate y a la comunicación, puesto que “no 
intentamos ser ‘objetivos’ sino consensuar (publicar, razonar, dialogar) 
nuestras propuestas científicas intersubjetivamente de la manera más 
óptima” (Muñoz, et. al. 2005, p.107).

Asimismo, permite adentrarse en las dimensiones políticas de la 
paz, cuestionarnos las múltiples mediaciones que la hacen posible, 
empoderar la fragilidad humana e identificar qué y cómo puede aportar 
a la trasformación de la sociedad. Abre también nuevas opciones a la 
investigación al tratar de demostrar cómo a lo largo de la historia ha 
habido más acciones de índole pacífica que violenta.

De esta manera, aclara Muñoz, el quehacer investigativo consiste 
en ubicar tales experiencias, ordenarlas y jerarquizarlas, explicar por 
qué se dieron, dónde han ocurrido, cómo han interactuado con otras 
acciones, qué mediaciones simbólicas las han hecho posible. Com-
prender las relaciones e interacciones que se dan entre los actores de 
un conflicto, analizar cómo se mezclan entre sí momentos de paces y 
momentos de violencias, conectar las paces individuales con las gru-
pales, regionales e internacionales, reconocer sus diferentes escalas 
(personal, grupal, social), instancias (verticales y horizontales) y ele-
mentos (ideas, valores, actitudes y conductas) ya que “puede ser una 
línea explicativa de las interacciones causales entre las actitudes y 
prácticas pacíficas desarrolladas en algunos espacios particulares y las 



Investigación para la paz   149 

mantenidas por el conjunto del sistema social” (Muñoz, 2001, p.40). 
Es una propuesta para trabajar con lo positivo que ya poseemos, para 
estudiar la paz desde sí misma, de la cual contamos con muchos es-
cenarios para la búsqueda. En otras palabras, se trata de presentar 
intencionalmente a la conciencia, en forma de símbolos, conceptos, 
metáforas, modelos... los hechos que constituyen las paces.

Para avanzar en esta dirección, precisa el autor, necesitamos habili-
tarnos en el uso de metodologías multi, inter y trasdisciplinarias que 
ayuden a reconocer esas vivencias, los significados como es evocada y 
proclamada, de qué manera la enjuiciamos y valoramos, las emociones 
y los comportamientos que se derivan de esas ideas, los elementos cul-
turales que la instituyen o destituyen o cuál es su funcionalidad social.

Como síntesis de esta perspectiva compleja, conflictiva e imperfecta 
de la paz, nos sumamos a lo señalado por Victoria Fontan quien señala 
que:

[...] una vez que a las incertidumbres y al caos se les permita entrar 
a la esfera común y se hayan estructurado mediante la combina-
ción de reacciones negativas con parámetros sociales, espirituales 
o internos específicos, hay una fase de bifurcación y amplificación 
donde la turbulencia formará un torbellino cuya combinación de 
reacción reunirá un conjunto de parámetros que proporcionan tanto 
una frontera como un espacio para movimientos impredecibles [...] 
Posteriormente, viene otra fase caracterizada por el flujo abierto de 
creatividad y alimentación del sistema adaptable complejo (Fontan, 
2013, pp. 84−85).

A partir de estas ideas, el mismo Francisco Muñoz (s.f.) sugiere utilizar 
una “matriz unitaria, comprensiva e integradora” (véase la figura 3.6) 
que permita abordar la complejidad de la paz, ordenar las preguntas y 
respuestas que vamos elaborando, así como establecer vínculos entre 
fenómenos de diversa índole.



150    Construir paz y trasformar conflictos

De−construcción de la violencia

A partir de algunos elementos señalados en relación al giro episte-
mológico y el construccionismo social podemos afirmar que tal de−
construcción significa elaborar una forma distinta de ver la violencia 
de modo que ayude a afrontar de manera constructiva sus diversas 
expresiones, en los distintos niveles donde se lleva a cabo.

Puesto que cualquier sistema de conocimiento opera desde el in-
terior de sí mismo, mediante sus propias estructuras, y los hechos 
no pueden confirmar o desmentir nada; frente a los diversos acon-
tecimientos que son etiquetados como violencia lo fundamental es 
comprender el sistema dentro del cual tales hechos son considerados 
evidencias o verdades del conjunto de esos postulados que los docu-
mentan, explican y califican de violentos.

Si “somos nosotros quienes instituimos como objetos los objetos de 
los que aparentemente está hecha la realidad [y] el objeto no genera 

Figura 3.6 Matriz unitaria y comprensiva para sistematizar saberes pacíficos

Matriz unitaria y comprensiva

Complejidad

Paz imperfecta

Desconstrucción de la violencia

Conflictos abiertos

Mediaciones

Empoderamiento pacifista

Fuente: elaboración propia a partir de Muñoz (s.f.). 



Investigación para la paz   151 

nuestra representación de él sino que resulta de las prácticas que ar-
ticulamos para representarlo” (Ibáñez, 2001, p.234), podemos cuestio-
narnos: ¿Qué sentido tiene calificar algunos hechos de violentos? ¿Qué 
se sigue de considerarlos de ese modo? ¿Cómo surgen esos acuerdos 
intersubjetivos que crean la violencia como una realidad intrapersonal 
(psicológica), interpersonal (social) y supra−personal (histórica, cul-
tural) humana? ¿Por qué unas personas ven violencia en una acción, 
decisión, emoción, idea, gesto, actitud, símbolo... y otras no la ven?

Adentrándonos en su comprensión encontramos que estamos frente 
a un fenómeno complejo que abarca ciertas conductas que producen 
daño, dolor o destrucción, determinadas vivencias y emociones que 
resultan de esos hechos, diversas ideas y creencias personales o colec-
tivas que sirven para juzgar, justificar o condenar esas acciones, deter-
minadas actitudes que se utilizan posteriormente como guías para la 
acción, símbolos, gestos, consignas, palabras o discursos que permiten 
describir o explicar lo sucedido, así como realidades históricas de tipo 
político, económico o ideológico que son etiquetadas como violen-
cia estructural (patriarcado, esclavitud, colonialismo, totalitarismo, 
etcétera). Lo violento “puede ser interpretado desde muchos plexos 
cognitivo−emotivos y comunicativo−expresivos”, aclara José Manuel 
Martín Morillas (2003, p. 194).

Si cuando se elabora un conocimiento no estamos representando 
algo que está ahí afuera, en la realidad, esperando ser desentraña-
do sino que por el contrario, “estamos construyendo de par en par un 
objeto original que no traduce nada y que no representa ningún trozo de 
realidad” (Ibáñez, 1994, p.249). El sentido pacifista para de−construir 
la violencia estriba en reconstruir, documentar, esclarecer, precisar... 
aquellas capacidades que tenemos los seres humanos para trasformar 
creativamente nuestros conflictos pero que, en unas circunstancias es-
pecíficas, fueron empleadas para la destrucción de los demás; así como 
resaltar las mediaciones biológicas y socio−culturales con las que pode-
mos regular la conflictividad humana. Así, investigar la violencia desde 
una posición pacífica debe llevarnos a distinguir las conductas deletéreas 



152    Construir paz y trasformar conflictos

(destructoras, mortíferas o venenosas) que causan daño, las vivencias 
emotivo−cognitivas que se relacionan con esas conductas, así como 
la valoración o significación socio−moral que se hace de ellas..., para 
proponer nuevos modelos de relación u organización colectiva. Trascen-
der las perspectivas biologicistas, naturalistas y socio−historicistas 
centradas en explicar la maldad humana, para llegar a entender que 
somos seres indeterminados y abiertos a todo tipo de comportamiento.

En tanto acción, la violencia nace de unas intenciones, tiene ciertas 
finalidades, produce unos resultados y trae aparejados efectos prácti-
cos para la vida de las personas; aunque solo ciertas formas de hacer 
daño cuentan como violencia en un contexto determinado. De la mis-
ma manera, según la perspectiva moral, ideológica o cultural de quien 
o quienes están activa o pasivamente involucrados en la violencia (o 
de quienes la juzgan y valoran), un mismo hecho puede ser califi-
cado de aceptable, justo, legítimo o conveniente; o inaceptable, injusto, 
reprobable y condenable. Su aceptación o rechazo depende de ciertas 
formas morales de ver el mundo, relaciones de poder o valores. Por eso, 
“para que haya ‘violencia’, debe, previamente, haber acuerdos intersub-
jetivos, posibilitados mediante el lenguaje, para reconocer que ‘tal cosa 
es violencia para tal persona o grupo’” (Martín Morillas, 2003, p.238). 
Lo que está en juego en la de–construcción de la violencia es entonces 
nuestra capacidad simbólica. Y en su interpretación juegan un papel 
decisivo las emociones, actitudes o creencias, como ingredientes de 
ese conjunto de predisposiciones que generan en el ser humano una 
conciencia de racionalidad conflictiva tanto pacífica como violenta. 
También es necesario tomar en cuenta que en la sociedad occidental 
actual muchas cosas que anteriormente la humanidad nunca había 
reconocido como violentas, ahora sí lo son: maltrato a los animales, 
acoso sexual, injusticias sociales, restricción a derechos personales y 
colectivos, etcétera. Los modelos emotivo–cognitivos que dan sentido a 
lo que llamamos violencia varían en el tiempo y de una sociedad a otra. 
La violencia es por lo tanto una construcción social más que podemos 
reconstruir asumiéndola desde otros parámetros.



Investigación para la paz   153 

Frente a dicha complejidad, Martín−Baró (1988) sugiere cuatro ac-
ciones para su comprensión:

1.	Analizar los hechos concretos a los que se hace referencia con 
este concepto “no es lo mismo el acto de violencia necesario para im-
poner las cadenas de la esclavitud al negro africano que será 
llevado a América [...] que el acto de violencia mediante el cual 
el negro rompe con su situación de esclavitud o el indígena que se 
rebela contra el patrón que le mantiene atado a la mina” (Martín−
Baró, 1988, p.378).
2. Identificar las características individuales de los actores que in-
tervienen en esos hechos, la forma como la experimentan, valoran 
o explican.
3.	Revisar la configuración del orden (o desorden) social en el que 
se realiza, el estilo de vida del contexto donde se lleva a cabo.
4. El trasfondo ideológico en el que se justifican o rechazan esas 
conductas que determina quién puede ser considerado víctima o 
agente legítimo para el uso de la violencia, en qué circunstancias se 
tiene derecho al ejercicio de la fuerza sobre el otro o si el grado de 
daño producido amerita o no la sanción del culpable.

A pesar de lo didáctico que resulta este modelo podemos calificarlo 
de “violentológico” o de “paz negativa” ya que la atención está puesta 
en los hechos que provocan daño. Si tomamos en cuenta que detrás de 
toda acción violenta siempre está presente un conflicto (de intereses, 
valores, poder, identidad, expectativas, etcétera) que se decidió “resol-
ver” mediante la imposición o la fuerza; y que la trasformación positiva 
de los conflictos demanda poner en marcha la imaginación moral que 
Lederach (2007) entiende como el arte y el alma para la construcción 
de paz, consideramos que una mejor alternativa consiste en analizar 
los elementos y las dinámicas de la conflictividad que estuvieron pre-
sentes en los hechos de violencia e imaginar las múltiples alternativas 



154    Construir paz y trasformar conflictos

que también estaban presentes en dichas situaciones y que podían 
haber llevado las cosas por otro rumbo. “Cuanto más complejo es un 
conflicto, más ocasiones presenta para una trasformación noviolenta, 
creativa” (Galtung, 2003, p.115); “que nadie diga que no existe conflic-
to que no pueda ser trasformado mediante la noviolencia, por muy 
interiorizado que esté el odio, por muy institucionalizado que esté el 
comportamiento violento” (Galtung, 2003, p.165); o como lo plantea 
Dora Elvira García (2014): partir de lo existente en nuestros marcos de 
injusticia y exclusión para desde ahí resarcir los lazos rotos y los daños 
perpetrados, restaurar la justicia y construir lo irrealizado.

Regular conflictos. La búsqueda de equilibrios dinámicos

Puesto que la conflictividad es constitutiva de nuestra condición hu-
mana y que:

[...] sin aceptación del otro junto a uno no hay socialización y sin so-
cialización no hay humanidad [ya que] cualquier cosa que destruya o 
limite la aceptación del otro junto a uno, desde la competencia hasta 
la posesión de la verdad, pasando por la certidumbre ideológica, 
destruye o limita el que se dé el fenómeno social (Torres, 1996, p.12). 

Consideramos que más allá de mero respeto y tolerancia hacia los 
demás, lo que necesitamos, como sociedades, es comprender los ele-
mentos y procesos que constituyen los conflictos y aprender a utilizar-
los de manera creativa para autoconstruirnos como humanidad como 
veremos a continuación (cfr. en el capítulo 2 lo señalado en relación a 
una Educación en y para el conflicto).



Investigación para la paz   155 

Tipos, niveles, elementos y dinámicas de los conflictos

Para avanzar en esa comprensión compleja de la paz, Josep Redorta 
(2011) propone revisar desde una lógica no lineal la morfología de los 
conflictos que se dan, por ejemplo, en relación a expectativas diver-
gentes, situaciones de inequidad o incompatibilidad de personalidades. 
Reconocer los patrones que son reiterativos, de manera que podamos 
contar con categorías y conceptos útiles para manejarlos positivamen-
te: “precisamos una etiqueta conceptual para cada tipo de conflictos 
que pueda ser distinguible (en caso contrario, sería inclasificable) y que 
al propio tiempo en su misma definición permite ‘recrear’ el posible 
contenido del conflicto o al menos lo que serán sus características más 
relevantes” (Redorta, 2011, p.99). Por su parte, Johan Galtung (2004) 
enfatiza la importancia de considerar los niveles en los que se expresa 
la conflictividad. Los dilemas, aclara, son conflictos de índole intraper-
sonal que surgen cuando tenemos que decidir ante disyuntivas (trabajo 
o descanso, ayudar al otro o satisfacer los propios deseos, etcétera). 
Los micro−conflictos están presentes en la relación entre personas o 
en los grupos pequeños (con la pareja o los compañeros del trabajo, 
por ejemplo). Meso−conflictos son aquellos que aparecen en los 
sistemas de convivencia y giran en torno a valores, intereses o 
normas. Los macro−conflictos se dan respecto de las estructuras 
o instituciones sociales (capitalismo, propiedad común de los bienes, 
economías locales o sistemas productivos abiertos a la globaliza-
ción, etcétera); mientras que los mega−conflictos, están asociados a 
prácticas civilizatorias milenarias (“oriente”, “el patriarcado”, “el 
sur global”, etcétera). Al combinar en una matriz los tipos y niveles 
de conflictos, podemos reconocer los múltiples escenarios donde 
es posible la regulación o trasformación positiva de la conflictividad 
humana (véase la tabla 3.1).

Por su parte, John Paul Lederach y Marcos Chupp (1995) sugieren 
centrar el análisis en tres elementos que siempre están presentes en los 
conflictos: personas, procesos y problemas (cfr. capítulo 2, figura 2.6). 



156    Construir paz y trasformar conflictos

Tabla 3.1 Matriz para el análisis de tipos y niveles de conflictividad

Algunos ejemplos

Dilemas Micro
conflictos

Meso
conflictos

Macro
conflictos

Mega
conflictos

De poder

Una periodista 
es cesada de 
un noticiero 
nacional con alto 
raiting tras haber 
revelado actos 
de corrupción 
del presidente 
de la república.

Vinculados a 
la autoestima

Por las redes 
sociales 
circulan 
fotografías de 
una persona, 
que al no haber 
autorizado su 
difusión, ve así 
vulnerada su 
dignidad como 
persona.

Un alumno que 
siempre cree 
tener la razón 
no deja de 
participar 
de mil maneras 
en la clase 
impidiendo que 
sus compañeros 
puedan 
expresar sus 
puntos de vista.

De valores

Los maestros de 
un país se niegan 
a ser evaluados 
por el estado,  ya 
que consideran 
que se trata 
de una acción 
gubernamental 
que solo busca 
socavar sus 
derechos 
laborales.

Es asesinado 
un grupo de 
caricaturistas 
por trastocar 
los símbolos 
que son 
considerados 
sagrados 
desde una 
determinada 
perspectiva 
religiosa.

Estructurales

No estoy 
dispuesto a 
pagar por el 
pésimo servicio 
que me dio el 
taxista, quien 
insiste en que 
el retraso que 
sufrí no fue por 
su culpa.

El director del 
banco central 
abandona su 
puesto ante 
las presiones 
políticas 
de quienes 
pretenden 
manipular las 
finanzas del país.

Varios países 
llevan a cabo 
experimentos 
con energía 
nuclear con 
fines bélicos, 
contraviniendo 
resoluciones 
de las Naciones 
Unidas.

De identidad
Un líder 
comunitario no 
logra perdonar 
a una señora de

Diversas 
comunidades 
indígenas llevan 
a cabo marchas 
para



Investigación para la paz   157 

Dilemas Micro
conflictos

Meso
conflictos

Macro
conflictos

Mega
conflictos

De identidad

la organización 
que hace 
varios años 
hizo trabajo de 
proselitismo 
a favor de 
un partido 
político, usando 
el trabajo del 
colectivo.

oponerse a la 
construcción de 
megaproyectos 
que afectarán 
sus territorios 
ancestrales.

En relación 
con normas

Un profesor 
está muy 
molesto al 
enterarse que 
dos alumnos 
plagiaron 
sus trabajos 
académicos.

De 
expectativas

Un pueblo 
se niega a 
desaparecer 
bajo el agua de 
una presa que se 
construye sin 
su 
consentimiento.

Un candidato a 
la presidencia 
gana las 
elecciones de 
su país a pesar 
de las críticas 
que se le hacen 
de machista y 
xenófobo.

De 
inadaptación

En el grupo 
de acción 
social donde 
participo 
muchas de mis 
opiniones son 
rechazadas 
por radicales y 
libertinas.

Mi jefe me pide 
hacer un trabajo 
que considero 
inútil e 
intrascendente, 
pero que no 
puedo eludir.

De 
información

La falta de 
educación en 
materia de 
género hace que 
algunos hombres 
sean incapaces 
de relacionarse 
de manera 
respetuosa con 
sus compañeras, 
haciendo 
constantemente 
bromas y 
comentarios 
machistas.



158    Construir paz y trasformar conflictos

Dilemas Micro
conflictos

Meso
conflictos

Macro
conflictos

Mega
conflictos

De intereses

Grupos de 
ciclistas apoyan 
la decisión del 
alcalde para 
construir una 
ciclovía, lo 
que lleva a los 
opositores a 
realizar acciones 
de protesta 
contra 
su construcción.

Un país 
reclama la 
posesión de 
un conjunto 
de islas que 
igualmente son 
reclamadas 
como propias 
por otro país.

Incompa-
tibilidad de 
persona-
lidades

La maestra trata 
de imponernos 
su manera de 
ver las cosas 
sin tomar en 
cuenta nuestros 
intereses ni 
la brecha 
generacional 
que nos separa.

De inhibición

Tengo la 
oportunidad de 
ganar dinero 
fácil, aunque 
puede traer 
consecuencias 
negativas para 
mi familia.

De inequidad

El presidente 
municipal impide 
a vendedores 
ambulantes 
instalarse en la 
plaza principal 
durante una 
verbena 
popular donde 
tradicionalmente 
se vendían 
productos de la 
localidad.

Ejidatarios 
bloquean 
el acceso al 
aeropuerto 
internacional 
para presionar 
que se les 
pague lo justo 
por los terrenos 
que les fueron 
expropiados.

Fuente: elaboración propia a partir de las ideas de Josep Redorta (2011) y Johan Galtung (2004). 

Estos últimos son situaciones de la vida que hay que resolver de ma-
nera expedita (falta de agua, enfermedades, basura, contaminación...) 
que en sí mismos no son el conflicto. Este surge entre las personas 

Tabla 3.1 Matriz para el análisis de tipos y niveles de conflictividad (cont.)



Investigación para la paz   159 

a partir de las diversas percepciones o valores que se ponen en juego 
para afrontarlo, del nivel de afectación que produce el problema, de 
las necesidades que no logran verse satisfechas o de las actitudes que 
asumen sus protagonistas. Y el proceso es el curso que ha seguido el 
conflicto en el tiempo, la forma como ha escalado o degradado, donde 
los procesos de comunicación y las relaciones de poder juegan un 
papel determinante para su construcción pacífica o su trasfor-
mación como violencia. “Enfocarse en el proceso es clave en la 
trasformación de conflictos” (Lederach, 2009, p.21).

Puesto que cada uno de estos elementos constituye de por sí el 
objeto de estudio de distintas disciplinas (psicología, ética, política, 
economía...), Francisco Muñoz, et. al. (2005) plantean la necesidad 
de poner en marcha procesos de conocimiento inter y trasdiscipli-
narios que contribuyan a una comprensión compleja e imperfecta 
de esta paz conflictiva. Sin entrar en detalles sobre lo que implica un 
abordaje de esta naturaleza, ni profundizar en los mecanismos que 
están implicados en cada uno de estos procesos,3 se exponen a con-
tinuación solamente algunas ideas en torno a las emociones ya que, a 
raíz de nuestra experiencia, son uno de los principales elementos que 
están presentes de principio a fin en los conflictos y representan un 
buen ejemplo de los equilibrios dinámicos que hay que implementar 
para una regulación inteligente de los mismos.

Las emociones, aclaran Josep Redorta, Maritxell Obiols y Rafel Bis-
querra (2006), son un estado complejo que invade todo el organismo, 
surgen como respuesta a un acontecimiento externo o interno y se 
caracterizan por una perturbación corporal que nos predispone para la 
acción “la emoción es muy instintiva, nace de la parte más profunda de 
nuestro cerebro” (Redorta et. al. 2006, p.32). Tienen tres componentes 
(neurofisiológico, conductual y cognitivo) que están en permanente 

3.	U n análisis empírico de los elementos y dinamismos que están presentes en los conflictos se puede 
revisar en el trabajo colectivo de Gerardo Pérez Viramontes, José Bautista Farías y Carlos Armando 
Peralta Varela (2015), Conflictividad y empoderamiento en agrupaciones sociales contemporáneas.



160    Construir paz y trasformar conflictos

interacción. En términos neurofisológicos, son respuestas biológi-
cas que se generan de manera inconsciente y ayudan al organismo 
a mantener el equilibrio fisiológico y adaptarse al medio. En relación a 
lo conductual, las emociones nos motivan, preparan para la acción 
y sirven de guía para las interacciones, ya que aportan a los demás 
información sobre las intenciones que perseguimos “toda emoción 
es información sobre uno mismo” (Redorta, et. al., 2006, p.38). A 
nivel cognitivo, nos permiten evaluar el contexto, la situación en la 
que nos encontramos y decidir sobre los hechos que son verdade-
ramente importantes para nosotros. En pocas palabras: “el estado 
emocional de una persona determina la forma en que percibe el mun-
do” (Redorta, et. al., 2006, p.23).

Ahora bien, la emoción, es más fuerte que la cognición y esta a su 
vez, es incapaz de modificar la emoción. “La mejor manera de cambiar 
la emoción no es a través de la cognición o el razonamiento sino a 
través de una emoción contraria e incompatible con la primera” (Re-
dorta, et. al., 2006, p.45). Por eso, cuando uno está emocionalmente 
alterado, lo mejor es calmarse, dejar que pase el tiempo, ya que “en 
el autocontrol identificamos qué sentimos y podemos expresarlo a la 
persona adecuada, de la forma apropiada y en el momento oportuno 
con el propósito justo” (Redorta,  et. al., 2006, p.103). 

Sin embargo, la expresión de las emociones está limitada por el len-
guaje. De ahí, la importancia de una educación que ayude a conocer 
las propias emociones, regularlas, es decir, poner inteligencia entre 
el estímulo y la respuesta, y dominar el vocabulario correspondiente, 
aclaran los autores.

Las emociones, señala Antonio Damasio (2013), son fundamentales 
para la toma de decisiones y el proceso de razonamiento. Sin embargo, 
en determinadas situaciones de peligro (un accidente, un terremoto, una 
inundación), funcionan como sustituto de la razón para reaccionar 
de manera inteligente y sobrevivir. En otras circunstancias, ayudan al 
proceso del razonamiento, juegan un papel fundamental en la intui-
ción y son indispensables cuando tenemos que hacer juicios morales 



Investigación para la paz   161 

ya que “ayudan en el proceso de tener en mente los múltiples factores 
que se deben tener en consideración para llegar a una decisión” (Da-
masio, 2013, p.16). La razón hace lo mismo que las emociones, pero 
de manera consciente, y los principios éticos demandan la interven-
ción del cerebro. La homeostasis es básica para el desarrollo de valores 
humanos. Por ello: 

[...] al hacernos cargo de la participación de las emociones como 
fundamento de cualquier sistema racional [...] obtenemos el verda-
dero valor de la razón en la comprensión de lo humano. Y esto es 
así, porque ahora sabemos que debemos darnos cuenta de nuestras 
emociones, y conocerlas en su fluir, cuando queremos que nuestra 
conducta sea en efecto racional (Maturana, 1995, p.35).

Trasformación positiva de conflictos

Para avanzar en la construcción de una paz compleja e imperfecta no 
basta conocer el origen de los conflictos e identificar los elementos y 
mecanismos que los constituyen, es necesario plantearse qué queremos 
hacer con ellos o cómo podemos utilizar su dinamismo para construir 
otro tipo de relaciones. A partir de los postulados del giro epistemo-
lógico, señalados al inicio de este capítulo, podemos platearnos como 
objetivo trabajar con el conflicto para reconstruir las capacidades hu-
manas con las que contamos para formular acuerdos, siempre proviso-
rios, donde el diálogo, el compromiso, la responsabilidad o el cuidado 
de la vida sean los valores que nos orienten.

Asimismo, si entendemos que los conflictos son una construcción 
social, sabemos que dependiendo del estado de ánimo, las percepcio-
nes, los valores, los intereses o las necesidades; podemos afrontarlos 
de distintas maneras porque:

[...] la gente ve las cosas de forma diferente, porque ha escogido ha-
cerlo así [...] la experiencia de los adversarios puede crear el clima 



162    Construir paz y trasformar conflictos

en el que se desarrolla el pensamiento en torno al conflicto [...] no 
podemos predecir el futuro y tenemos derecho a fijar en él nuestras 
esperanzas, por irreales que estas sean [...] pero podemos imaginar 
una serie de escenarios (De Bono, 1986, pp. 73−75).

De esta manera, una perspectiva trasformadora, entiende que los conflic-
tos pueden llegar a ser un factor importante para el desarrollo personal 
y colectivo, nos invita a asumir una actitud proactiva hacia ellos, implica 
imaginar o crear alternativas y vivir la vida en plenitud, sin perder de 
vista que donde hay vida hay conflicto. “El conflicto puede entender-
se como el motor del cambio, lo que mantiene las relaciones y las 
estructuras sociales honestas, vivas y respondiendo dinámicamente 
a las necesidades, aspiraciones y crecimiento humanos” (Lederach, 
2009, p.20).

En este orden de ideas, Johan Galtung plantea que los conflictos no 
surgen de la nada, ni se evaporan por sí mismos. Por el contrario, “la 
transformación de un conflicto ha de ser realizada y guiada por las 
partes afectadas” (Galtung, 2003, p.13). Si no hay sujeto, no puede darse 
la trasformación. Es más, los implicados deben verse trasformados por 
el conflicto. Tras señalar las diferencias que existen entre “solución” 
(nueva estructura que es aceptable y sostenible para todos los actores 
del conflicto) y “trasformación” (proceso en constante fluir, al que 
permanentemente se le está inyectando energía conflictiva para abrir 
viejas o nuevas contradicciones), el mismo Galtung (2003) expone tres 
formas básicas como se pueden trasformar los conflictos:

1.	Trascendencia: se superan los obstáculos, se realizan los objetivos, 
se amplían los paradigmas y las visiones.
2.	Transigencia: los implicados en una disputa rebajan y negocian 
sus pretensiones u objetivos.
3.	Retirada: una de las partes renuncia a sus objetivos para terminar 
con la disputa.



Investigación para la paz   163 

Las tres modalidades, aclara el autor, deben ser consideradas como 
directrices que, según las circunstancias, permiten a las personas mo-
verse en el espacio conflictivo, “tanto cuanto sea necesario”.

John Paul Lederach, por su parte, entiende que “la trasformación 
del conflicto constituye una orientación integral o un marco que en 
última instancia, demanda un cambio fundamental en nuestra forma 
de pensar” (Lederach, 2009, p.5). Para ello, sugiere ver en detalle y 
mirar el contexto del conflicto. Es decir, utilizar un “conjunto de len-
tes” que permita ver la situación conflictiva específica y mirar tanto 
los patrones que sostienen esa relación (expectativas, interpretaciones,  
autovaloraciones y poderes que están en juego), como aquello que los 
une (la estructura que determina el sistema de las relaciones sociales).

El enfoque de la trasformación considera a la paz en continua evo-
lución y un desarrollo permanente de relaciones de calidad, por lo que 
“no se conforma con soluciones rápidas que respondan al problema 
inmediato, sino que busca crear un marco que aborde el contenido, 
el contexto y la estructura de la relación” (Lederach, 2009, p.13) como 
se representa en la figura 3.7.

Tomando en cuenta que las capacidades para trasformar positiva-
mente los conflictos están presentes en las culturas, Johan Galtung 
(2003, pp. 165−170) señala siete categorías o formas culturales que son 
a la vez factores de conflictividad, como alternativas para construir 
relaciones pacíficas: una idea de lo que somos los seres humanos, una 
manera de entender lo que es la sociedad y la organización colectiva, 
un concepto de lo que es la naturaleza y de cómo relacionarnos con 
ella, una forma de entender el tiempo, una percepción del espacio o 
territorio, una concepción de lo que es el conocimiento y una intuición 
de lo que es la trascendencia.4 Al identificar las diferentes perspectivas 

4.	U na explicación más amplia de estos factores puede verse en la última parte del capítulo 1 de esta publi-
cación.



164    Construir paz y trasformar conflictos

que tenemos para ver las cosas  podemos enfocarnos en trascender el 
pensamiento único y dicotómico, llenar de imperfecciones nuestras 
certezas y verdades, resituar, recontextualizar o reconsiderar lo que 
hemos dado por sentado. Por eso, frente a los conflictos, nuestra pro-
puesta central no es resolverlos, gestionarlos o negociarlos, sino utilizar 
el potencial que se encierra en ellos para construir nuevas realidades y 
mejorar nuestras relaciones.

La trasformación de conflictos es visualizar y responder a los flu-
jos y reflujos de los conflictos sociales como oportunidades vitales, 
para crear procesos de cambio constructivo que reducen la violencia 
e incrementan la justicia en la interacción directa y en las estructuras 
sociales, y responder a los problemas de la vida real en las relaciones 
humanas (Lederach, 2009, p.15).

Otras herramientas para el manejo de la conflictividad humana

Aunque el paradigma de la trasformación es, desde nuestra perspectiva, 
la mejor manera de afrontar positivamente los conflictos, no podemos 

Fuente: Lederach (1998, p.85).

Figura 3.7 J uego de lentes para analizar la conflictividad humana

Problema
o cuestión

Relaciones
interpersonales

Subsistema
intermedio

Problema
estructural



Investigación para la paz   165 

dejar de considerar otros instrumentos que desde otros fundamentos y 
con otras finalidades nos hemos dado los seres humanos para conso-
lidar la convivencia pacífica.

En muchos contextos prevalece una idea negativa del conflicto que 
lo considera como un elemento que rompe la armonía social. Así, las 
acciones a realizar, desde esta perspectiva, van en términos de prevenir, 
eliminar, erradicar, contener, controlar o resolver. En este orden de 
ideas ubicamos lo que desde nuestra perspectiva podríamos denominar 
genéricamente como métodos jurídicos.

Estos métodos, aclara Remo Entelman (2002), han sido diseñados 
como una forma institucionalizada para administrar conflictos. Al cla-
sificar las conductas en prohibidas y permitidas (o no sancionadas) y 
estas, a su vez, en obligatorias o no obligatorias; se genera un tipo de 
pensamiento dualista que poco aporta a una comprensión compleja 
de los asuntos humanos. Sin embargo, como sociedades, estamos muy 
acostumbrados a pensar el derecho de uno frente a la obligación del 
otro, y resulta muy difícil plantear que uno tiene “derecho” frente a otro 
que también tiene “derechos”. A la sociedad, por lo general, le inte-
resa que la administración de los conflictos se lleve a cabo con baja 
intensidad conflictiva. Entre las desventajas que presentan estos 
métodos, aclara Entelman, es que se pierde la comunicación entre 
las personas, se afectan aún más las relaciones, no se toman en cuenta 
aspectos intrapersonales del conflicto (percepciones, emociones o va-
lores) ni se asegura una verdadera impartición de justicia sustantiva.5 
Es decir, el derecho, por el solo hecho de generar un inventario de con-
ductas prohibidas y obligaciones, desdeña, dentro de lo no prohibido, 
infinidad de situaciones de conflicto que los propios implicados deben 

5.	 Stuart Hampshire (2002) señala que en la distribución de los bienes y las sanciones, las cuestio-
nes de imparcialidad son siempre asuntos de opinión y a menudo producen conflictos. Pero es 
una necesidad que tales conflictos se resuelvan. Por ello, más importante que las declaraciones 
de principios universales, señala, es crear procedimientos regulares y reconocidos socialmente e 
instituciones que se ganen el respeto al ser utilizadas habitualmente.



166    Construir paz y trasformar conflictos

resolver a su manera. Por eso, propone el autor, hay que aprender nue-
vas formas de administrar los conflictos en situaciones no prohibidas 
o permitidas.

En este tenor, los métodos alternos para resolver conflictos (juicios 
orales, conciliación, mediación) buscan salirse de la lógica judiciali-
zante, para adentrarse y resolver la problemática que subyace en las 
pretensiones jurídicas de quienes disputan sus asuntos en los tribu-
nales (Giraldo, 1997). Todo conflicto jurídico, aclara el autor, tiene un 
trasfondo humano que el derecho no puede ni debe desdeñar. Así, des-
de los métodos alternos, se entiende que las normas son regulaciones 
establecidas en un contexto específico, que el ejercicio de la libertad está 
siempre condicionado por múltiples factores, que el castigo no es la única 
vía para incidir en las conductas y que el derecho debe introducirse 
en la conciencia de los ciudadanos y llenarse de contenido social para 
resolver los asuntos. Para ello, hay que incorporar en los procesos jurí-
dicos las alternativas que la gente utiliza para resolver sus diferencias, 
poner en el centro los temores y las angustias que viven las personas y 
tomar en cuenta el poder que está siempre presente en todas las inte-
racciones humanas.

Asimismo, Ángel Jaime Giraldo propone trascender la “dogmática 
jurídica” que, fundamentándose en el pensamiento kantiano, entiende 
el derecho como una actividad racional, que se traduce en imperativos 
categóricos que todos deben cumplir, que suponen una libertad ab-
soluta de los individuos por lo que se sanciona a quien no sigue tales 
imperativos y que se aplica a través de instituciones creadas explícita-
mente para mantener esa forma de pensar la realidad. “Tenemos que 
reinventar la conflictividad, inventar el disenso y llevar la lucha política 
democrática” (Giraldo, 1997, p.77), buscar otros métodos, construir 
una justicia desde la comunidad hacia el estado, en el marco de una 
concepción sociológica del derecho que lo entiende como un pro-
ducto cultural, que se construye alrededor de instituciones sociales 
(no solo las establecidas formalmente por el estado) y que puede ser 
modificado por las personas.



Investigación para la paz   167 

En este sentido, la mediación, la conciliación o la negociación, nos 
remiten a tomar en cuenta las tradiciones culturales en las que se mue-
ven quienes disputan en un conflicto, así como las terceras partes que 
intervienen (jueces de paz, componedores de la comunidad, mediado-
res, facilitadores); en medio de las cuales se construyen y argumen-
tan los significados de la justicia, el sentido que le asigna la gente al 
resolver sus asuntos cotidianos, lo que se considera justo y la manera 
justa de conseguirlo. “La conciliación y la mediación [...] buscan pre-
cisamente la solución del conflicto social en el interior del derecho y 
no la aplicación de una norma. El centro de atención, tanto en la con-
ciliación como en la mediación, es el problema humano que se está 
analizando” (Giraldo, 1997, p.15). Sin embargo, no se trata de atender 
problemas en los que estén implicados derechos fundamentales. La 
violencia no puede ser objeto de mediación. Lo que se puede mediar 
son las causas que están detrás del conflicto que derivó en hechos 
de violencia, los elementos y las dinámicas que lo mantienen sin una 
regulación apropiada. Sin embargo, el éxito de estos métodos estriba 
en la voluntad de las partes para arreglar sus asuntos. Sin decisión po-
lítica no hay alternativas. Sin sujeto, no puede darse la trasformación 
del conflicto, como lo apuntaba Galtung (2003).

De esta manera, la práctica de la justicia se convierte en el espacio 
por excelencia de socialización en lo público y, por consiguiente, de 
configuración de destrezas y tradiciones de ciudadanía y democracia 
en la larga duración. Estas destrezas y tradiciones se encuentran objeti-
vizadas en un conjunto de reglas y excepciones, de normas y ejemplos: 
jurisprudencias y saberes afines. A su vez, constituyen un indicador 
de la intensidad y la forma como se ha estructurado la vida asociativa 
y, por tanto, de la manera (más o menos democrática) como se han 
apropiado conceptos de gran importancia para la vida ciudadana, como 
bien común, jerarquía, obediencia (Gutiérrez Sanín, 1997, p.82).

La argumentación a favor del uso de métodos más o menos desju-
dicializados para la resolución de conflictos parte del supuesto de 
que, al menos en ciertas circunstancias, un sacrificio en el nivel pro-



168    Construir paz y trasformar conflictos

cedimental del derecho puede producir ganancias en lo sustancial de 
la justicia, aclara Francisco Gutiérrez Sanín  (1997), situación que nos 
remite a considerar una vez más las bondades que representa pensar 
la paz desde la óptica de la imperfección humana.

Sin embargo, ante los riesgos que se pueden derivar de una imple-
mentación indiscriminada de estos métodos, Boaventura de Souza San-
tos (1997) advierte la importancia de considerar las escalas en las que 
se lleva a cabo la conflictividad para “ver los fenómenos exactamente 
aplicados a la escala del conflicto [...] buscar los puntos comunes, las 
conexiones entre la pequeñísima escala de un conflicto [...] con el marco 
nacional del estado y con el marco internacional de la trasnacionali-
zación” (Santos, 1997, p.72), observaciones que refuerzan lo planteado 
por Lederach (1998) y Redorta (2011) respecto de los niveles y tipos 
en los que se deben analizar los conflictos. La confusión de escalas, 
aclara Santos, lleva a la turbulencia de los elementos estructurales que 
conforman el derecho: la retórica, la violencia y la burocracia.

Ahora bien, antes de abordar el cuarto elemento de la matriz unitaria 
propuesta por Muñoz (s.f.) para la construcción de la paz compleja, 
conflictiva e imperfecta, dos precisiones más respecto de los métodos 
alternos:

1.	La negociación tiene como marco de acción los intereses de quie-
nes están involucrados en un conflicto, mas no sus necesidades. 
Estas, se deben satisfacer ya que en ellas va de por medio la vida de 
las personas y no pueden ser objeto de negociación. Por el contra-
rio, cada persona tiene derecho a luchar por lo que considera 
valioso, justo y legítimo para sí misma (intereses), sin poner en 
entredicho la integridad de las contrapartes (necesidades), para lle-
gar a establecer intereses comunes (conciliación) en los que los im-
plicados vean aseguradas sus necesidades y tomados en cuenta sus 
intereses particulares (ganar−ganar). La negociación entre pares, es 



Investigación para la paz   169 

diferente a la mediación, ya que no intervienen terceras partes, ni se 
incluye el componente violento en el que se basa la reconciliación. 
“Sin reconocimiento del otro no hay diálogo posible y mucho menos 
intercambio de puntos de vista que conduzcan hacia la negociación” 
(González, 2006, pp. 63−64).

2.	El propósito que se persigue, cuando se introduce un mediador 
en el conflicto, es ayudar a sus protagonistas a comprender los más 
ampliamente posible la disputa en la que se encuentra involucrados 
para que decidan qué quieren hacer con su conflicto. Para ello el 
agente externo debe:
a.	 Ser aceptado como mediador por las partes.
b. Escuchar la construcción narrativa del conflicto que cada una ha 
elaborado.
c.	 Ampliar el significado de los distintos elementos que están pre-
sentes en ese conflicto (emociones, necesidades, percepciones, ac-
titudes, intereses o valores).
d. Facilitar la comunicación de ida y vuelta en función de llegar al 
entendimiento mutuo y el consenso
e.	 Equilibrar o reequilibrar las relaciones de poder.
f. Ubicar a las partes en los distintos escenarios a donde puede lle-
varse el conflicto y lo que sucedería en cada uno de ellos.
g. Precisar los acuerdos que se toman, de qué modo serán cumplidos 
y cómo se verificará su cumplimiento.

El mediador capacita a las partes en la búsqueda de nuevos objetivos 
y debe mantener un compromiso ético con las partes. Mediar no es 
erradicar prácticas “insanas” buscando regresar a la armonía. El media-
dor solo pone las reglas del juego y facilita los intercambios. Aunque 
la “objetividad”, por lo general, cierra posibilidades para que se dé la 
negociación, puede ser útil cuando una de las partes actúa de manera 



170    Construir paz y trasformar conflictos

arbitraria o dominante. El acuerdo, la negociación y el consenso invo-
can la racionalidad de los implicados y tienen que fundirse en algún 
tipo de relaciones de derecho.6

El consenso se funda [...] sobre la base del reconocimiento del con-
flicto, donde la fecundidad del antagonismo permite que proliferen 
acuerdos para mantener las diferencias, mas no para eliminarlas. La 
permanencia del conflicto hace que la pluralidad sea la pieza central 
de los cambios (González Navarro, 2006, pp. 51−52).

Potenciar mediaciones

Más allá del ámbito socio−jurídico en el que se entiende la mediación 
como un método alterno para resolver conflictos, Francisco Muñoz 
et. al. (2005)7 plantean la importancia de pensar las “mediaciones”, en 
plural, más allá de simple negociación de intereses y el establecimiento 
de acuerdos entre las partes implicadas en un conflicto. Específica-
mente proponen identificar y dar fuerza a todos aquellos elementos 
que permiten relacionar, de manera conflictiva, la construcción de 
una paz imperfecta y la superación de los ciclos de violencia, es decir 
recuperar y potenciar: lo que contribuye a vincular unas cosas con 
otras (emociones, conciencia, símbolos, modelos de comunicación), 
entrelazar polaridades y dicotomías (lo intersubjetivo, los significados, 
los sentidos colectivos, las interpretaciones de los hechos), nuevas y 
más ricas relaciones (normas, derechos, leyes), expandir capacidades 
humanas (grupales, locales, organizativas, políticas).

Como ejemplos de tales mediaciones, los autores consideran que 
las emociones son el medio primordial que permite vincularnos al 

6.	 En el capítulo 2 de este libro se pueden revisar otras características de los procesos implicados en la 
mediación, aunque allá son abordados desde una perspectiva educativa.

7.	 Puede verse también Mediaciones. Recuperado el 19 de enero de 2018, de http://www.ugr.
es/~fmunoz/html/mediac.html



Investigación para la paz   171 

mundo y con los demás; la conciencia, “es un lugar fenomenológico, 
semántico, representacional, procedimental, evocativo, emotivo, psi-
co−dinámico, cultural, que refleja y ahorma la génesis y manifestación 
operativa de las mediaciones" (Muñoz, et. al., 2005, p.88); el estado es el 
espacio institucionalizado para la negociación y el acuerdo entre indi-
viduos y grupos respecto de múltiples aspectos importantes de la vida 
y “no puede ser solamente entendido como un espacio conspirativo 
de grupos dominantes para satisfacer sus desmesuradas ambiciones” 
(Muñoz, et. al., 2005, p.94); el poder es un elemento constitutivo de las 
relaciones entre los seres humanos; los derechos humanos sirven para 
fundamentar lo que podemos exigirnos mutuamente en términos de 
justicia. Es decir, la cultura, los valores, las normas de conducta, así 
como “las instituciones pueden y deben ser abordadas desde una 
perspectiva de armonización de las circunstancias presentes en cada 
sociedad” (Muñoz, et. al., 2005, p.91).

Las mediaciones son espacios de gestión de la complejidad, situa-
ciones para regular y trasformar la conflictividad, acciones concretas 
donde se producen acercamientos y nuevas comprensiones, diver-
sas modalidades organizativas. En términos epistemológicos, aclaran 
los autores, las mediaciones promueven la incorporación de nuevas 
ideas, el reconocimiento de muchas circunstancias históricas y socio−
culturales, la pluralidad de perspectivas.

Reflexionar las mediaciones como un elemento más de la matriz para 
construir la paz imperfecta ayuda a entender mejor los conflictos “a 
través de los conflictos es posible comprender las redes de relaciones, 
el papel de los valores y las ideas, las conductas y comportamientos, la 
distribución del ‘poder’ y los mecanismos del cambio” (Muñoz et. al., 
2005, p.56); a pensar los satisfactores como modos existenciales de ser, 
hacer, tener y estar donde se articulan tanto los bienes materiales como 
las necesidades axiológicas (como se verá en el capítulo 4); a precisar las 
relaciones con las que es posible conseguir el máximo bienestar posible 
sin posiciones pesimistas ni optimismos infundados. Tomar en cuenta 



172    Construir paz y trasformar conflictos

las mediaciones que existen o que se pueden consolidar influye en el 
pensamiento y en el fluir mismo de los acontecimientos.

Su construcción requiere esfuerzo, dedicación, compromiso de todas 
las partes; trabajar en los cuatro niveles que plantea Lederach (1998) 
(personal, relacional, estructural y cultural); fortalecer las capacidades 
y saberes con los que contamos para resolver nuestras diferencias.

Es más, como constructores de paz y profesionales de los conflictos, 
nosotros mismos debemos constituirnos como agentes de mediación. 
Desarrollar una imaginación moral con “capacidad de imaginar algo 
enraizado en los retos del mundo real pero a la vez capaz de dar a luz 
aquello que todavía no existe” (Lederach, 2007, p.24), percibir las cosas 
más allá de lo evidente, utilizar creatividad para dar a luz algo nuevo 
que cambie el mundo, trascender lo establecido, irrumpir en nuevos 
territorios; elegir, con sensatez, el término medio entre los extremos. 
Considerar, como lo plantea el construccionismo social, que la reali-
dad no se reduce a lo que existe sino entender que está compuesta por 
órdenes interrelacionados que conllevan un vasto campo de posibili-
dades. Y el lenguaje, con todas sus variedades, es quizá el mecanismo 
mediador por excelencia con el que biológicamente contamos los seres 
humanos, como lo señala Humberto Maturana (1995, pp. 19−36).

Una mediación, señala Tiziano Telleschi (2011), permite alcanzar 
algo distinto del propio medio, pone en marcha algo nuevo. Evoca la 
idea de ir más allá del aquí y el ahora. Es crear, establecer y restablecer 
lazos, cohesionar experiencias y significados, relacionar significados, 
representaciones, valores de diversos contextos. Si entendemos que 
“todo está relacionado con todo”, cualquier cosa es mediación de algo 
más. El terreno de las mediaciones está en “el entre” (ámbitos de vida, 
sujetos, contextos), precisa el autor.

Si entendemos que la paz es el camino, buscar y potenciar las me-
diaciones que la hacen posible se convierten en el objetivo central de 
nuestro trabajo porque 



Investigación para la paz   173 

[...] las mediaciones deben ser también propiciadas, buscadas, po-
tenciadas como paso intermedio, interlocutor para la trasformación 
pacifica de los conflictos [...] la comunicación, el intercambio de 
información, el conocimiento de las condiciones, motivos e intereses 
de los otros espacios del conflicto se convierte en un vehículo de 
indagación (Muñoz, et. al., 2005, p.81).

Empoderamiento pacifista

En consonancia con diversos aspectos incluidos en el “giro episte-
mológico” (intersubjetividad, relación entre sujetos, perspectiva 
de los participantes, basada en el paradigma de la comunicación, 
axiológica, para reconstruir competencias humanas...), en este aparta-
do nos planteamos avanzar en una comprensión compleja, conflictiva 
e imperfecta del empoderamiento pacifista.

Partimos de entender que el poder no es una cosa que se posee sino 
un dinamismo que constituye y está presente en todas las relaciones 
humanas, no solo en el ámbito político (Martín−Baró, 1989). El poder 
surge en cada relación. La relación es la que da origen al poder. El po-
der es un bien imprescindible de la vida humana porque hace posible 
que las personas alcancen sus objetivos, permite afrontar el miedo que 
producen nuestra fragilidad y vulnerabilidad, y posibilita la afirmación 
vital de las personas. Existen tantos tipos de poder como relaciones 
se producen socialmente y su construcción es un proceso que se lleva 
a cabo a lo largo de toda la vida. Se deriva de la capacidad de ac-
tuar en común y “persiste mientras los hombres actúan en común” 
(Ricoeur, citado en Arendt, 2011, p.13).

Puesto que el hombre es político por naturaleza ya que “no puede 
vivir al margen de la compañía de sus semejantes” (Arendt, 2011, p.52), 
necesita poder para afianzar su identidad, construir el sentido de su 
existencia, dar significado a lo que realiza, diferenciarse de la masa, de-
sarrollar sus capacidades (para ser libres, para trascender, para comen-
zar algo nuevo, para construir un pensamiento crítico y autónomo). 



174    Construir paz y trasformar conflictos

Los modelos jurídico−políticos, aclara Ignacio Martín Baró (1989), 
cosifican el poder al considerarlo un objeto del que dispone el estado 
para hacer prevalecer las normas y reglas socialmente establecidas. 
Desde ese enfoque, el estudio del poder se centra en el análisis de las 
amenazas, la imposición, la manipulación, el engaño, el ejercicio de 
autoridad, etcétera, bajo el supuesto de que unos son los que mandan 
y otros los que obedecen. Pero para trascender ese modelo “objetivo” 
del poder y entender de qué manera contribuye al desarrollo de las 
personas, es necesario cambiar el foco de atención. Más que el domi-
nio o la imposición, la apuesta pacífica consiste en comprender las 
relaciones horizontales que establecen sujetos y grupos para ejercer 
y reconstruir capacidades humanas. Al cosificar el poder se niega la 
relación entre las personas y su mundo interior o subjetivo puesto que 
en la “cosificación”, no solo se hace evidente una deficiencia social sino 
una patología de la razón, aclara Axel Honneth, ya que “toda cosifica-
ción es un olvido” (Honneth, 2011, p.16).

Pensar el poder como algo que nace y se mantiene en las relaciones 
interpersonales implica “plantearlo en términos de los efectos que tiene 
sobre los sujetos, dejando abiertas todas las posibilidades en cuanto 
a sus modalidades de ejercicio” (Ibáñez, 1982, p.3). El poder, además 
de limitar, fecunda al sujeto, además de explotarlo, lo consolida en 
sus capacidades. El poder configura el quehacer de las personas y 
los grupos como actores sociales, tiene un carácter eminentemente 
productivo y para construirlo como empoderamiento pacifista debe 
ser formulado en términos de libertad.

Para que exista una relación de poder tiene que estar presente cier-
ta forma de libertad, precisa Ibáñez (1982). Cualquier idea de poder 
alude a la libertad. Implica considerarlo como algo que constituye, 
construye y produce al sujeto, como un modo de acción que fecunda 
y enriquece las capacidades de las personas. No puede haber relacio-
nes de poder a menos que los sujetos sean libres. Introducir la idea de 
libertad en el concepto mismo del poder es reintroducir al hombre, 
individual, único y subjetivo como valor y medida última de todas las 



Investigación para la paz   175 

cosas. “La libertad y el poder, como el dolor y el placer, no pueden ser 
vividos por sustitución o por delegación, el sujeto es la medida inape-
lable de toda apreciación sobre el particular” (Ibáñez, 1982, p.123). El 
efecto que se produce sobre la autonomía del sujeto es lo que permite 
decidir si se trata o no de una relación de poder porque “en condicio-
nes máximas de información es, en definitiva, el propio sujeto quien 
constituye el último patrón con el cual medir si una relación social ha 
mermado o no su autonomía” (Ibáñez, 1982, p.125). Poder y libertad es 
el binomio fundamental sobre el que hay que trabajar para avanzar en 
la intelección del empoderamiento pacifista.

Esta perspectiva del poder relacional como ejercicio de la libertad, 
la encontramos también presente en Gandhi cuando aclaraba la im-
portancia de la autonomía para conseguir la independencia política y 
económica de la India (Ameglio, 1998). Un gobierno autónomo, señala 
Pietro Ameglio evocando a Gandhi, nace, en primera instancia, de un 
trabajo sobre la persona. Es el gobierno de sí mismo. Demanda expulsar 
la dominación colonial, occidental y capitalista que hemos introyecta-
do, revertir la obediencia que mantiene vivo el sistema de dominación, 
liberarse de las propias creencias históricas y culturales; para construir 
comunidades donde la vida, y no otra cosa, sea el eje de la verdad “el 
poder está en la gente y que es confiado momentáneamente a quienes 
ella puede elegir como representantes propios” (Ameglio, 1998, p.104). 
Por eso, para Gandhi, la acción política más radical estriba en promover 
la libertad de las personas y la autonomía de las comunidades.

En un sentido similar Lanza del Vasto (1993) plantea cómo debería-
mos entender el sentido y alcance de las leyes, independientemente 
de la forma como han sido establecidas por los estados. Todo lo que 
existe posee su propia ley, y es libre el ser que se rige por su propia 
ley. En el caso de los humanos, tenemos ciertos márgenes de libertad 
y podemos agrandarlos si nos esforzamos en ello “no somos libres, pero 
tenemos la libertad de liberarnos” (Del Vasto, 1993, p.18). Puesto que 
nuestra naturaleza humana, dada su complejidad, está cruzada por di-



176    Construir paz y trasformar conflictos

ferentes tipos de leyes, los seres humanos nos vemos en la necesidad de 
poner en armonía los distintos niveles de legalidad que nos hacen ser.

De lo señalado hasta ahora, podemos afirmar entonces que: el 
“empoderamiento es un proceso intencional, intersubjetivo y continuo 
de conversión de los individuos en sujetos conscientes de sí mis-
mos, de las circunstancias y del entorno social, mediante la acción 
comprensiva, crítica y trasformadora sobre sus propias interaccio-
nes sociales” (Sánchez Pilonieta, 2002, p.41). El poder cambia a las 
personas al modificarse la percepción y valoración que tienen de sí 
mismas y de los demás. Empoderamiento, intersubjetividad y autova-
loración van de la mano.

Puesto que los seres humanos necesitamos ser reconocidos por 
los demás en nuestras capacidades y operaciones personales, aclara 
Honneth (2011), cualquier miembro de una sociedad solo se siente y 
vive integrado en ella gracias a mecanismos de mutuo reconocimiento. 
La invisibilidad, el menosprecio, la deshonra, la marginación... nie-
gan dicho reconocimiento. Este, tiene como telón de fondo, como 
horizonte, no al estado y sus instituciones sino a la “eticidad” de 
una comunidad, es decir, las esferas de acción donde las inclina-
ciones y normas morales, los intereses y valores, están fundidos en  
formas de interacción más o menos institucionalizadas. Y son esas 
esferas (no solo las creadas por el estado) las que merecen ser carac-
terizadas normativamente, ya que posibilitan la autodeterminación 
individual y son auténticas portadoras de derechos. Quien se percibe 
como portador de derechos y constata las restricciones que tiene para 
ejercerlos tiene todavía la oportunidad de exigir a la comunidad los 
lineamientos de eticidad que requiere para consolidar su autonomía, 
hacer crecer el autorrespeto que se merece y hacer efectiva su valía 
ante los demás. Puesto que la eticidad es un depósito de racionalidad 
social, el empoderamiento pacifista debe estructurarse en relación con 
las expectativas de amor, justicia y valoración reconocidas por la co-
munidad política en la que vive, donde “los sujetos se encuentran en el 



Investigación para la paz   177 

horizonte de expectativas mutuas, como personas morales y para en-
contrar reconocimiento de sus méritos sociales” (Honneth, 2011, p.25).

Otra perspectiva axiológica, en la que podemos fundamentar tam-
bién el empoderamiento pacifista, está presente en los planteamientos 
que se hacen desde la biopolítica si tomamos en cuenta que la vida es 
el eje de la verdad y

[...] se ha vuelto el más allá de la subjetividad, lo que viene a ex-
ceder los límites del sujeto individual, a arrancarlo del campo de 
la experiencia, a dislocar el campo de su conciencia, a vaciar su 
interioridad, a tensar violentamente su lenguaje, a reorganizar sus 
políticas, a reconfigurar sus modos de producción (Giorgi & Rodrí-
guez, 2007, p.9).

El estado y sus aparatos (jurídicos y disciplinarios) gestionan la vida 
y las condiciones de vida de la población, aclara Gabriel Giorgi, sin 
embargo, lo viviente y la virtualidad que le es inherente, nos hacen 
pensar modos alternativos de prácticas políticas, éticas y estéticas. La 
vida emerge como una expresión de lo inhumano, impersonal, anima-
lizado, monstruoso, conflictivo..., como fuerza que atraviesa cualquier 
construcción antropológica, social, normativa, legal o institucionali-
zada, amenazándolas con su pura potencia de devenir y alteración. 
Esa potencia de vida, sin conceptos ni oposiciones, donde lo diferente 
se relaciona con lo diferente, en la que todo se relaciona con todo en 
un proceso permanente de auto−eco−organización, trasciende cual-
quier constructo humano. La vida, vive del cambio y el devenir, de 
autodiferenciarse y es, al mismo tiempo, una diferenciación positiva 
y productiva.

La vida es vida desnuda, multiplicidad anárquica sin formas ni je-
rarquías, potencia virtual de lo viviente, posibilidad de error y ca-
pacidad de desvío, afirmación creadora y resistente a los aparatos 
jurídicos y disciplinarios del biopoder. Vida en permanente exceso 
sobre los cuerpos que la empobrecen y traicionan, “vida que emer-



178    Construir paz y trasformar conflictos

ge como umbral de extrañeza y anomalía respecto de los modos 
normativos de lo individual y de lo humano” (Giorgi, 2007, p.12). 
No existe otro punto de apoyo de resistencia al poder político que 
el que se encuentra en la relación de uno consigo mismo. El cuerpo, el 
sexo, la enfermedad... son instancias para ejercer el poder que nos 
otorga la propia vida.

Se trata, entonces, de pensar y de inventar los modos en que nues-
tras subjetividades, nuestras “formas de vida” expresan, sin reducirla, 
esa pura potencia, esa “pura inmanencia” de una vida [...] más allá 
de nuestras identidades y del “individuo” [...] No se trata de la vida de 
alguien sino un flujo de la pura vida, despojada de su suporte humano 
(Giorgi, 2007, p.16).

Ese empoderamiento enraizado en la pura vida tendrá que afianzarse 
en relación a: el poder disciplinario que inscribe en el cuerpo sus exi-
gencias de poder, la “naturalización” de las imposiciones que se hacen 
fundamentándose en discursos científicos, las condiciones materiales 
que están a disposición de los sujetos, los saberes especializados, las 
ideologías y creencias que quieren imponerse como verdades; así como 
respecto de las amenazas, condicionamientos o castigos que pretenden 
doblegar la voluntad de la persona.

Y respecto de los actores de un conflicto que pretenden trasformar 
sus diferencias de modo pacífico, el empoderamiento les demanda 
revalorizar: sus metas, lo que se quiere o necesita y el modo de conse-
guirlo, las alternativas que tienen a su alcance, las habilidades con las 
que cuentan, los recursos que poseen, las estrategias que utilizan para 
tomar decisiones porque 

[...] los saberes y los mecanismos con los que se dota a los sujetos 
para que se conozcan a sí mismos, proporcionan una serie de ca-
tegorías y de formas de subjetivarse u objetivarse, que facilitan la 
instalación del poder dentro de la propia subjetividad. Rectifico: no 
es que el poder se “instale” en la propia subjetividad sino que “la 
constituye” (Ibáñez, 2001, p.129)



Investigación para la paz   179 

Recapitulando. La solidaridad intelectual y moral a la que nos invita 
la Unesco para construir paz no puede ser planteada como única y 
universal. Dada la diversidad biológica, socio−cultural y lingüística que 
nos constituye como especie tenemos un sinnúmero de capacidades 
para hacer las paces, así, en plural. Por ello, una clave para avanzar en 
dicha solidaridad es enriquecer los conceptos, dotarlos de nuevos y 
más amplios significados, reelaborarlos de manera colectiva, acotarlos 
cuando sea necesario, no separarlos de las emociones y los valores, 
así como desmantelar todas aquellas verdades que hemos establecido 
como absolutas y que nos impiden la interacción constructiva con los 
demás. Tales son, entre otras, las propuestas que hacen los autores 
revisados en este capítulo: trascender el “realismo”, la “objetividad” o 
“la cosificación” de la ciencia convencional; reconocer que somos noso-
tros los que con nuestras limitadas capacidades construimos las cosas de 
las que está hecha la realidad; y que nuestras teorías, modelos, paradig-
mas o conceptos, etcétera son tan solo metáforas que hemos inventado 
para poder entendernos. En eso quizá estriba la solidaridad intelectual 
y moral de la humanidad.




